

# تِهَا فِتْنَةُ التِّهَا فِتْنَةٌ

لِابْرَاهِيمَ رُشْد

تقديم وضبطه وتعليقه

د. محمد العريبي



دار المَكْتُوب  
اللبناني

تَهَا فِتْلَتِ التَّهَا فِتْلَ



مَرْجَعِيَّةٌ كُتُبُ عِلْمِ إِسْلَامٍ

# تِهَا فِتْلَتِهَا فِتْلَ

لابن رشد

١٢٠

تقديم وضبط وتعليق  
د. محمد العريبي



حَازُ الْفَخْرُ الْأَنْثَانِي  
بَيْرُوت

شبكة كتب الشيعة



shiabooks.net  
mktba.net رابط بديل

دار المکرر اللبناني

فیضات و میرزا

کریم شاہ ملک بیوی۔ جیلت۔ بنت  
حائف۔ ۶۰۴۹۔ ۶۲۱۰۔ ۶۲۷۰۔ ۶۲۷۷  
مکتب: ۱۴۴۳ فروردین ۱۴۰۸

جمعية علماء حقوق عَدْنَوْ نَفْوَذَة لِلشَّاَشَة  
الطبعة الأولى ١٩٩٣

## تسلیل

الأمل معقود على تقديم طبعة جديدة لنص كتاب «تهافت التهافت» لابن رشد، فيها من الوضوح وسهولة التناول ما يعني عن المشفة التي تعرّض القارئ في الطبعات الأخرى. وهذا السعي لا يعني بحال من الأحوال التقليل من القيمة التي تتمتع بها الطبعات المعروفة لجهة التحقيق والإخراج وتعرّيف الباحث العربي والغربي بهذا الأثر الفكري. والطبعات المعروفة لتهافت التهافت باللغة العربية هي التالية:

- ١ - طبعة المطبعة الإعلامية، القاهرة، صدرت عام ١٣٠٣ هـ / ١٨٨٥ م. في نسخة أجزاء. واعتمد لهذه الطبعة مخطوط القسطنطينية.
- ٢ - طبعة المطبعة الخيرية، القاهرة، صدرت عام ١٣١٩ هـ / ١٩٠٢ م، وهي إعادة للطبعة الأولى.
- ٣ - طبعة الشيخ المرحوم مصطفى البابي الحلي، القاهرة، صدرت عام ١٣٢١ هـ / ١٩٠٣ م، في جزء واحد من ١٣٦ صفحة.
- ٤ - طبعة دار المشرق، بيروت، صدرت عام ١٩٣٠ م بإشراف الأب موريس بوج وفي جزء واحد من ٧٠٠ صفحة.

٥ - طبعة دار المعارف بمصر - القاهرة، صدرت عام ١٩٦٤ م تحقيق الدكتور سليمان دنيا، في جزئين وعدد الصفحات ١٠٧٢ .

أما المخطوطات المعروفة لتهافت التهافت فهي عديدة ومتشرّبة في المكتبات العامة العالمية منها:

- ١ - مخطوط لاليلي جامي - استنبول، رقم ٧٣٤ في مجلد واحد، ٩٤ ورقة غير

- مرقمة، وبخط المؤرخ الترکي الشهير طاش کبri زاده (ت ٩٦٨ هـ / ١٥٦١ م).
- ٢ - مخطوط مكتبة الشهيد علي باشا - استنبول، رقم ١٥٨٢ ، في مجلد واحد،  
ورقة غير مرقمة. كتبت ٩٦٦ هـ / ١٥٥٩ م.

٣ - مخطوط لاليلی جامي - استنبول رقم ٢٤٩٩ ، في مجلد واحد ١٣٦ ورقة  
غير مرقمة. مدون على الصفحة الأولى اسم أسعد بن علي بن عثمان الباليسي  
المتوفى ١١٤٣ هـ / ١٧٣١ م.

وهذه المخطوطات هي الأكثر شيوعاً واعتماداً في الطبعات التي صدرت عنها  
نسخ في مكتبة جامعة كمبردج في بريطانيا. وهناك نسخة من أصل مغربي في مكتبة  
الفاتيكان. هذا بالإضافة إلى العديد من النسخ المترجمة إلى اللاتينية والعبرية.

وقد صدرنا طبعة تهافت التهافت بتألله عن حياة ابن رشد وبمقدمة تحليلية  
للكتاب وألحاقنا النص بفهارس للآيات القرآنية، والأعلام، والفرق، والمصطلحات  
والمفاهيم الفلسفية. وهذه الفهارس تغطي - في نظرنا - عن الهوامش التوضيحية في  
كل مسألة وتكون كالدليل للباحث المدقق.

ونشير إلى أن مادة الفهارس أخذت من ردود ابن رشد على اعترافات الغزالى.  
وكان الصديق الدكتور جيرار جيهامي قد أحكم الفهارس وضبط كتاب «تهافت  
الفلاسفة» والذي صدر حديثاً عن دار الفكر اللبناني - بيروت.

كما ونلفت الانتباه إلى أن نص «تهافت الفلسفه» طبع بحرف أصغر  
من الحرف الذي استخدم في إبراز ردود ابن رشد والتي تشكل كتاب  
«تهافت التهافت» وأما المفاهيم الأساسية وأسماء الأعلام والفرق الكلامية  
والفلسفية وبدایات المقاطع التي يتم فيها التحول من كلام الغزالى إلى  
كلام ابن رشد فأظهرناها بلون أسود مميز.

## ابن رشد .

حياته :

- هو أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد .
- ولد في قرطبة سنة ٥٢٠ هـ / ١١٢٦ م .
- عرف بألقاب عديدة منها: «فيلسوف قرطبة»، و«الفيلسوف المغترى عليه»، و«الشارح لكتب أرسطو».
- درس الشريعة والفقه والطب والفلسفة وبرع فيها جميعاً.
- سنة ٥٤٧ هـ / ١١٣٥ م انتقل إلى مراكش بدعوة من عبد المؤمن (مؤسس ملك الموحدين في المغرب). ثم اتصل بال الخليفة أبي يعقوب يوسف الذي كلفه بشرح كتب أرسطو.
- سنة ٥٦٤ هـ / ١١٦٩ م تسلم منصب القضاء في أشبيلية.
- سنة ٥٦٦ هـ / ١١٧١ م عاد إلى قرطبة وتسلم منصب قاضي القضاة فيها، وكلف بأعمال الرعاية الطبية في البلاط المراكشي.
- بعد تولي المنصور أبي يوسف يعقوب الخلافة (١١٨٤ م)، ولأسباب سياسية، اتهم ابن رشد بالزنقة وأحرقت كتبه وفني إلى اليسانه (على مقربة من قرطبة) مع عدد من المشتغلين بالعلوم والفلسفة.
- سنة ١١٩٥ م عفى المنصور عن ابن رشد واستقدمه إلى بلاطه وسلمه منصب القضاء .

- سنة ٥٩٥ هـ / ١١٩٨ م توفي ابن رشد في مراكش في أول دولة الناصر.

### مؤلفاته المطبوعة :

- ١ - جوامع كتب أرسطو طاليس في الطبيعيات والإلهيات (وفيه جوامع كتب النفس).
- ٢ - شرح ما بعد الطبيعة لأرسطو طاليس.
- ٣ - كتاب الفحص هل يمكن العقل الذي فينا. وهو المطلوب الذي كان أرسطو طاليس وعدنا بالفحص عنه في كتاب النفس.
- ٤ - جوامع سياسة أفلاطون.
- ٥ - كتاب الكليات (في الطب).
- ٦ - كتاب نهاية المجتهد وبداية المقتضى (في الفقه).
- ٧ - كتاب الكشف عن مناهج الأدلة.
- ٨ - كتاب فصل المقال.
- ٩ - كتاب تشخيص السفسطة.
- ١٠ - كتاب تهافت التهافت.

وهنالك مؤلفات وشروحات أخرى، منها ما هو مفقود بنسخه العربية موجود بالعبرية أو اللاتينية، ومنها ما هو مخطوط ويحتاج إلى التحقيق والنشر.

## دراسة تحليلية لكتاب «تهافت النهافت»

وضع ابن رشد كتاب «تهافت النهافت» بعد بلوغه مرحلة متقدمة من مراحل حياته الفكرية. أي بعد شروجه ودراسات واسعة وعميقة للعديد من الكتب والأراء والمذاهب الفلسفية والكلامية. ونظرة تشريحية أولية لاسم الكتاب، وتسلسل مسائه، ومضمون فاتحته المقضية تفيد بأن الكتاب يشتمل على أمور ثلاثة: أولها، عرض لنصوص كتاب «تهافت الفلسفة» بحسب تسلتها وكما جاءت في الأصل، أو باختصار شديد، أو بمجرد الإشارة إلى عنوان المسألة. وهذه الطرائف اعتمدها ابن رشد في شروحاته لكتب أرسطو. وهو في ذلك يقين نفسه بالنص المزمع شرحه ونفيه. وحاول ثانياً بيان مراتب أقاويل «تهافت الفلسفة» في التصديق والإثبات. وما جاء في فاتحة الكتاب تأكيد صريح بأن أقاويل الغزالى لم تبلغ مرتبة البرهان<sup>(١)</sup>. وعمله هذا قاده، ثالثاً، إلى الحكم على آقوال الغزالى بأنها تصرت عن مرتبة العرفان اليقنى<sup>(٢)</sup>. ومن هنا جاءت تسمية الكتاب بتهافت النهافت للتعبير عن النتيجة التي انهى إليها وهي تهافت أو سقوط مزاعم الغزالى حول تهافت إلهيات الفلسفة في المسائل العشرين التي تعرض إليها الغزالى في تهافتـه. ونشير هنا إلى أن ابن رشد لم يعرض المقدمات التي تصدرت كتاب «تهافت الفلسفة» والتي وضح فيها الغزالى أسباب وضعه الكتاب ومنهجه في البحث. وأما المسائل فيمكن تقسيمها بحسب موضوعاتها على النحو التالي:

(١) ابن رشد: *تهافت النهافت*، انظر النص، ص ٢٥.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٣٧.

١ - ٢ : وفيها مباحث حول قدم العالم وأبديته وتشكل الجزء الأكبر من الكتاب.  
٣ - ١٣ ، ١٧ : وتناول وجود الله، ووحدانيته، وساطته، وعلمه، وصدره  
العالم عن الله، ومسألة السبيبة.

٤ - ١٦ : وفيها بحث عن حركة السماء ونفوس السموات.  
٥ - ٢٠ : وتناول مسألة روحانية النفس وخلودها، ومسألة حشر الأجساد أو  
المعد الجسماني.

ويرى ابن رشد أن الغزالي في جميع هذه المسائل «غير لطيبة ما كان من  
الحق في أقوايلهم (الفلسفه)، أو صارف أكثر الناس عن جميع أقاوileم»<sup>(١)</sup>. كما  
وأن الغزالي قد «ألحق الأذية للحكمة»<sup>(٢)</sup>. ولذلك يتجرد ابن رشد للرد على الغزالي  
والدفاع عن الفلسفه والحكمة معاً.

وبالإضافة إلى الجانب السلبي في تهافت التهافت والمتمثل بالرد والدفاع عن  
الفلسفه والحكمة يحدد ابن رشد هذان آخر وهو البحث عن «المعروف عرفاً يقينياً». و ذلك لأن كل ما كان معروفاً عرفاً يقينياً وعاماً في جميع الموجودات، فلا يوجد  
برهان ينافسه. وكل ما وجد برهان ينافسه فإنما كان مظنوناً به أن يقين، لا أنه كان  
يقييناً في الحقيقة<sup>(٣)</sup>. وهذا الهدف الذي يعيشه ابن رشد يجعل من الكتاب مدخلاً  
إيجابياً لبناء فلسفه متكامل قائم على أسس معرفية يقينية وعامة لجميع الموجودات.  
ولذلك نرى ابن رشد يدقق في الأصول المعتمدة من المتكلمين والفلسفه ويناقش  
المفاهيم والمنظلمات الفكرية عند جميع الفرق.

وأما آراء ابن رشد في المسائل العشرين المطروحة على بساط البحث فلا  
غموض فيها وإن تأت نتيجة طبيعية لنقده ولتحليله المفاهيم التي عوّل عليها الغزالي  
وأصحابه من المتكلمين والفلسفه الإسلاميين، ولما حصله من فلسفة المعلم الأول  
أرسطو، أو تلك التي رأها ضرورية ومعروفة عرفاً يقينياً.

لقد أغفل ابن رشد في «تهافتة» المقدمات التي تصدرت «تهافت الفلسفه»  
ولكنه يوجه انتقاداً واضحاً للغرض الذي من أجله وضع الغزالي كتابه «تهافت

(١) المصدر نفسه، النص، ص ٢٣١.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٢٣٢.

(٣) المصدر نفسه، النص، ص ٣٣.

الفلاسفة». يقول الغزالى أن غرضه «تکدير مذهب الفلسفه والتغییر في وجوه أدلهم بما يبین تهافتھم.. وابطال دعواھم.. وأما إثبات المذهب الحق فستضمن في كتابا بعد الفراغ من هذا»<sup>(۱)</sup>. يعلق ابن رشد على كلام الغزالى بقوله: «وقد كان واجباً عليه (الغزالى) أن يبتدئ بتقرير الحق قبل أن يبتدئ بما يوجب حيرة الناظرين وتشككهم.. وقوله: إنه ليس يقصد في هذا الكتاب نصرة مذهب مخصوص، إنما قاله لثلا يظن به أنه يقصد نصرة مذهب الأشعرية»<sup>(۲)</sup>. ويرى ابن رشد «أن جميع ما في هذا الكتاب (يقصد تهافت الفلسفه) لأبي حامد على الفلسفه، وللفلسفه عليه أو على ابن سينا، كلها أقاويل جدلية»<sup>(۳)</sup>. وعندما عرض ابن رشد مسألة العلم الإلهي يؤكد أن «الكلام في علم الباري سبحانه وتعالى بذاته وبغيره مما يحرم على طريق الجدل في حال المناظرة»<sup>(۴)</sup>.

والحق، وهو المقصود الأعلى للفلسفه. «لا يطلب في الكتب التي تقدم للعامة»<sup>(۵)</sup>. وغلط الغزالى أنه وضع أمام العامة كتاب تهافت الفلسفه وتناول فيه مسائل إلهية مع أن «العلوم الإلهية بطبيعتها أبعد من غيرها من العلوم عن متناول العقول»<sup>(۶)</sup> ويسبب الإساءة التي لحقت بالحكمة وبالفلسفه وتناول الغزالى مسائل تفوق قدرات العامة العقلية يقترح ابن رشد تغيير اسم «تهافت الفلسفه» إذ «الأولى به أن يسمى كتاب «التناهیة» أو كتاب «تهافت أبي حامد» أو كتاب «التهافت» بدون الإضافة إلى الفلسفه»<sup>(۷)</sup>. ويقول ابن رشد في موضع آخر أن تهافت الفلسفه حقه أن يسمى كتاب التهافت بياطلاق»<sup>(۸)</sup>.

وبالإضافة لانتقادات ابن رشد لكتاب تهافت الفلسفه، نقع في تهافت التهافت على انتقادات قاسية موجهة للغزالى كشخص وكياثر. ومن الانتقادات التي وجهها ابن رشد للغزالى أنه «كان مضطراً لمجحارة أهل زمانه»<sup>(۹)</sup>، وأنه ألف تهافت الفلسفه

(۱) المصدر نفسه، ص ۸۲.

(۲) المصدر نفسه، ص ۸۳.

(۳) المصدر نفسه، ص ۲۷.

(۴) المصدر نفسه، ص ۲۰۳.

(۵) المصدر نفسه، ص ۸۷ - ۸۸.

(۶) المصدر نفسه، ص ۱۲۷.

(۷) المصدر نفسه، ص ۹۷.

(۸) المصدر نفسه، ص ۵۳.

(۹) المصدر نفسه، ص ۷۹.

معالاة للعامة<sup>(١)</sup>، وبالجملة فإذا كان «لكل جواد كبوة، فكبوة أبي حامد هي وضعه كتاب تهافت الفلسفه، ولعله اضطر إلى ذلك من أجل أهل زمانه ومكانه»<sup>(٢)</sup>. ولذلك تجرد ابن رشد ليعرف مرتبة أقاويل الغزالي في الحق وذلك هو المقصود الأول في كتاب تهافت التهافت<sup>(٣)</sup>.

والسعي إلى الكشف عن الحق، والمعروف عرفاً يقينياً في جميع الموجودات، حمل ابن رشد للدفاع عن الحكمة ورفع تهمة الكفر والبدعة عن الحكمة. والحكمة عنده مرادفة للفلسفه وقدم مفهومه للحكمة في قوله: «واعني بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان»<sup>(٤)</sup>. وقد ميز بدقة بين الأقاويل البرهانية والأقاويل الجدلية وبين طريقة التمييز بينهما. يقول: «إن الأقاويل البرهانية، إنما تتميز من الأقاويل التبريرية إذا اعتبرت بجنس الصناعة الذي فيه النظر، فما كان منها داخلاً في حد الجنس، أو الجنس داخلاً في حده، كان قوله برهانياً، وما لم يظهر فيه ذلك كان قوله غير برهانياً»<sup>(٥)</sup>. ثم أن «مقدمات البراهين هي من الأمور الجوهرية المناسبة»<sup>(٦)</sup>، ولذلك «مني وقع في النفس أن القول جوهرى لذلك الجنس أو لازم من لوازم جوهره صحة القول، وأمامي لم تخطر هذه المناسبة بذهن الناظر، أو خطرت خطوراً ضعيفاً، فإن القول ظنني لا يقيني، ولذلك كان الفرق بين البرهان والظن الغالب في حق العقل، أدق من الشعر عند البصر، وأخفى في النهاية التي بين الفلل والضوء، وبخاصة في الأمور المادية عند قوم لإختلاط ما بالذات فيها مع ما بالعرض»<sup>(٧)</sup>. وهو يرى أن الأقاويل البرهانية قليلة جداً<sup>(٨)</sup> وهي خاصة بالفلسفه. ومن لم يتعلم صنائع البرهان ليس يمكنه أن يفعل صناعة البرهان وهو البرهان بعينه<sup>(٩)</sup>. والذي فعله الغزالي أنه جرد أقاويل الفلسفه من الصنائع البرهانية فحوّلها إلى أقاويل جدلية<sup>(١٠)</sup>.

(١) المصدر نفسه، ص ٧٩.

(٢) المصدر نفسه، ص ٧٩.

(٣) المصدر نفسه، ص ١٢٠.

(٤) المصدر نفسه، ص ٢٣٢.

(٥) المصدر نفسه، ص ٢٢١.

(٦) المصدر نفسه، ص ٢٣١.

(٧) المصدر نفسه، ص ٢٣١.

(٨) المصدر نفسه، ص ١٩١.

(٩) المصدر نفسه، ص ٢٤١.

(١٠) المصدر نفسه، ص ٢٣١.

ويدقق ابن رشد في المسائل الثلاث التي كفر فيها الغزالى الفلسفية وهي: قولهم أن العالم قديم أزلى ، وقولهم أن الأجاد لا تحشر ، وقولهم أن الله يعلم الكليات دون الجزئيات .

ففي مسألة قدم العالم وأزليته كان الغزالى قد قدم اعتراضاته على أدلة الفلسفه الأربع على القدم ، وبالغ ابن رشد في اهتمامه بهذه المسألة إذ شغلت هذه المسألة ربع كتاب تهافت التهافت ، وكان كلامه فيها أطول بثلاث مرات عما كتبه الغزالى في تهافت .

ودليل الفلسفه الأول الذي اعترض عليه الغزالى قولهم باستحالة صدور حادث عن قديم أصلأ . وذلك لأن القول بحدوث العالم يقتضي تجدداً مرجحاً في الفاعل (الله) أو في المفعول (العالم) أو في كليهما وكل ذلك يؤدي إلى القول بتغير ذات الله وحدوث إرادة الفعل وهو محال . ويجاوب الغزالى على هذا الدليل من وجهين :

في الوجه الأول يرد الغزالى على الفلسفه بقوله أن العالم حدث بارادة قديمة افتضت وجوده في الوقت الذي وجد فيه . وبعتبر الغزالى أنه ليس للفلسفه دليل برهاني على استحالة حدوث العالم في الزمان بارادة قديمة .

ويقول في الوجه الثاني أن الفلسفه يقرن ضمناً بصدور الحادث عن القديم وذلك في اعتبارهم أن في العالم حوادث لها أسباب وهي ناتجة عن أسباب أخرى إلى غير نهاية ، وإذا تسللت الأسباب إلى ما لا نهاية ارتفع وجود الصانع . ولا بد للحوادث أن تنتهي إلى طرف أول هو مبدأها وذلك الطرف هو القديم . وعليه تكون الحوادث صادرة عن قديم بحسب رأي الفلسفه . والغزالى هنا يريد أن يلزم الفلسفه بما ذهب إليه المتكلمون .

ويرد ابن رشد على اعتراض الغزالى الأول أنه ، أي الغزالى ، قد خلط بين الإرادة والفعل عند الفاعل الأول القديم . ومذهب الفلسفه أن تراخي المفعول عن إرادة الفاعل جائز ، وأما التراخي عن فعل الفاعل فغير جائز<sup>(١)</sup> . فلو افترض أن الله أراد خلق العالم بارادة قديمة افتضى ذلك أن يكون فعله له أزلياً لأن الإرادة والفعل متقارنان أو متساويان في الزمان لدى الفاعل المطلقاً والقادر على كل شيء<sup>(٢)</sup> . وقول

(١) المصدر نفسه ، ص ٢٩ .

(٢) المصدر نفسه ، ص ٣٠ .

الأشعرية بأن الله فعل العالم بإرادة قديمة صحيح ولكنها لم تثبت بأنه فعله بفعل قديم. وإذا قالت بالفعل القديم يلزمها الإقرار بقدم العالم أو تجدد حالة في الفاعل الأول، وهذا محال.

أما الاعتراض الثاني فيرد عليه ابن رشد بقوله أن الغزالى لم يتبه إلى حقيقة مذهب أرسطو في صلة الحوادث بالسب الأول. فالجهة التي منها أدخل القدماء موجوداً ليس بمتغير أصلاً ليس هي من جهة وجود الحادثتين عنه بما هي حادثة بل بما هي قديمة بالجنس<sup>(١)</sup> وعلى ذلك فإن «صدر الحادث عن القديم الأول (الله) لا بما هو حادث بل بما هو أزلي»، من جهة أنه أزلي بالجنس حادث بالأجزاء<sup>(٢)</sup>.

ودليل الفلسفة الثاني كما يعرضه الغزالى هو أنه لو فرضنا أن الله متقدم على العالم، وجب أن يكون هذا التقدم إما بالذات وأما بالزمان. فإذا كان تقدم الله على العالم بالذات، أي كتقدم العلة على المعلول، «لزم أن يكوننا حادثين أو قدديمين واستحالة أن يكون أحدهما حادثاً والآخر قدديماً»<sup>(٣)</sup>. وقد فرضنا أن الله قديم فلا يمكن للعالم، وهو معلول له، أن يكون متأخراً عنه في الوجود. وإذا كان تقدم الله على العالم بالزمان فلا بد من أن يكون قبل وجود العالم والزمان زمان كان العالم فيه معدوماً وكان الله سابقاً بمدة مديدة لها طرف من جهة العالم ولا طرف لها من جهة الله، وهذا يعني أنه قبل الزمان زمان لا نهاية له وهو متناقض. فالزمان قديم والحركة أيضاً قديمة (لأن الزمان عبارة عن قدر الحركة) ووجب قدم المتحرك (العالم) الذي يدوم الزمان بدوام حركته.

ويبطل الغزالى هذا الدليل بقوله أن الزمان حادث ومخلوق وليس قبل الزمان زمان أصلاً. ويضيف الغزالى: «ومعنى قولنا أن الله متقدم على العالم والزمان أنه (الله) كان ولا عالم معه ولا زمان ثم كان ومعه عالم وزمان»<sup>(٤)</sup>. أي وجود ذات الباري سبحانه و عدم وجود ذات العالم ثم وجود الذاتين معاً. وتقدير الزمان من عمل الوهم ولا يلتفت إليه.

ويصف ابن رشد قول الغزالى بأنه: «قول مغالطي خبيث» ويصحح مسلك

(١) المصدر نفسه، النص، ص ٥٥.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٥٦.

(٣) المصدر نفسه، النص، ص ٥٨.

(٤) المصدر نفسه، النص، ص ٥٩.

الفلسفة المتأخرة من أهل الإسلام ويتهمهم بقلة تحصيلهم لمذهب القدماء. فقد قام البرهان أن هنا نوعين من الوجود: أحدهما في طبيعته الحركة وهذا لا ينفك عن الزمان، والأخر ليس في طبيعة الحركة وهذا أزلي وليس يتصف بالزمان<sup>(١)</sup>. ولا تصح المقارنة بين الله والعالم لأن الله والعالم لا يدخلان في جنس واحد. وعندما تقول أن الله متقدم على العالم فمعنى التقدم هنا «تقدّم الموجود الذي هو ليس بمتغير ولا في زمان على الوجود المتغير الذي في زمان، وهو نوع آخر من التقدم».

أما الدليلان الثالث والرابع فهما متصلان ببعضهما. فدليل الفلسفة الثالث هو دليل الإمكان. فالعالم قبل وجوده كان ممكناً والإمكان قديم لا أول له. إذ لو لم يكن ممكناً لكان ممتنعاً، والممتنع وجوده لن يوجد، ولكن العالم قد وجد فلا بد وأن يكون ممكناً. وأما الدليل الرابع فمتعلق بالثالث وهو أن الإمكان لا بد له من حامل أو موضوع يحل فيه وهي المادة، فما دام الإمكان قدّيماً فالمادة قديمة.

يرد الغزالى على هذين الدليلين بقوله أن الإمكان والامتناع والوجوب ليست أموراً وجودية. فهي تصورات عقلية لا تحتاج إلى موضوع يحملها.

فيؤكد ابن رشد بأن الإمكان أزلي ويحتاج إلى مادة أزلية. والإمكان ليس تصوراً عقلياً كما قال الغزالى، لا بل الممتنع نفسه يحتاج إلى موضوع يقابله وينسب إليه الامتناع<sup>(٢)</sup>. فلو نفينا الحامل للإمكان، أي الموجود الذي ينتقل من حال الوجود بالقدرة إلى حال الوجود بالفعل ارتفع الحدوث والتغير. لأن الذي يوصف بالحدث والتغير هو الهايلى أو المادة موضوع الكون والفساد<sup>(٣)</sup>.

والنتيجة التي انتهى إليها ابن رشد هي أن العالم قديم لأن الحركة والزمان الذي يقبسها، وأيضاً الإمكان والمادة الحاملة له، جميعها قديمة.

وأما قضية العلم الإلهي فالغزالى كان قد كفر الفلسفه فيما ذهبوا إليه من أن الله يعلم الكليات دون الجزئيات. ويشرح الغزالى مذهب ابن سينا القائل بأن الله يعلم الأشياء عملاً كلياً، لا يدخل تحت الزمان، ولا يختلف بالماضي والمستقبل والآن، ومع ذلك فقد زعم ابن سينا أنه لا يغرب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض لأنه يعلمها عملاً كلياً<sup>(٤)</sup>. وفضل الغزالى مذهب ابن سينا وبين الآثار البه

(١) المصدر نفسه، النص، ص ٥٩.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٧٤.

(٣) المصدر نفسه، النص، ص ٧٥.

(٤) المصدر نفسه، النص، ص ٢٥٦.

## المترتبة عليه وذلك في المسألة الثالثة عشرة.

ويرد ابن رشد تشنيع الغزالى على ابن سينا بتوضيح أصل الخلاف بينهما وهو تشبيه علم الله سبحانه بعلم الإنسان وقياس أحدهما على الآخر (قياس الشاهد على الغائب)<sup>(١)</sup>. وحقيقة مذهب الفلسفه أنهم لا يصفون علم الله بال موجودات ، ولا بكلى ولا بجزئي<sup>(٢)</sup> . ويستقد الغزالى لكتابته في هذه المسألة وهي من علم الراسخين في العلم وإثباته في غير موضعه ظلم<sup>(٣)</sup> ، وكتاب تهافت الفلسفه وضع للعامة وليس للخاصة .

ويتناول ابن رشد قضية المعاد الجسماني بشيء من الاقتضاب في المسألة العشرين . ويستغرب مأخذ الغزالى على الفلسفه لأنكارهم حشر الأجساد فيؤكّد ابن رشد أن «هذا شيء ما وجد لواحد من تقدم فيه قوله»<sup>(٤)</sup> . بل الفلسفه «يظهر من أمرهم أنهم أشد الناس تعظيمًا لها، وإيمانًا بها». والسبب في ذلك أنهم يرون أنها ت نحو نحو تدبير الناس الذي به وجود الإنسان بما هو إنسان ، ويلوّغه سعادته الخاصة<sup>(٥)</sup> . ويشير ابن رشد إشارة سريعة إلى أن الاتفاق بين الشرائع والفلسفه معقود على وجود آخر وي بعد الموت وأن الخلاف محصور في صفة ذلك الوجود<sup>(٦)</sup> .

ويخلص ابن رشد ردوده على هذه المسائل الثلاث بقوله : «و هذا الرجل (الغزالى) كفر الفلسفه بثلاث مسائل : إحداها هذه، وقد قلنا كيف رأى الفلسفه في هذه المسألة<sup>(٧)</sup> وأنها عندهم من المسائل النظرية .

والمسألة الثانية<sup>(٨)</sup> قولهم أنه لا يعلم الجزيئات ، وقد قلنا أيضًا أن هذا القول ليس من قولهم .

والثالثة قولهم بقدم العالم<sup>(٩)</sup> . وقد قلنا أيضًا أن الذين يعنون بهذا الاسم ليس

(١) المصدر نفسه ، النص ، ص ٢٥٩.

(٢) المصدر نفسه ، النص ، ص ٢٦٠.

(٣) المصدر نفسه ، النص ، ص ٢٦١.

(٤) المصدر نفسه ، النص ، ص ٣٢٤.

(٥) المصدر نفسه ، النص ، ص ٣٢٤.

(٦) المصدر نفسه ، النص ، ص ٣٢٥.

(٧) في المسألة العشرين ، ص ٣٢٤.

(٨) في المسألة الثالثة عشرة ، ص ٢٥٦.

(٩) في المسألة الأولى ، ص ٢٧.

هو المعنى الذي كفّرهم به المتكلمون<sup>(١)</sup>.

وأما الصفت الثاني من المسائل فهي تتعلق بوجود الله ووحدانيته وبساطته، وحركة السماء ونفوس السموات والسببية الطبيعية وروحانية النفس. واعتبر الغزالى أن مذهب الفلسفه فيها جمیعها بدعة. وعمل الغزالى على بيان تهافت أدلة الفلسفه فيها من غير احتياج إلى نفي مدلولات هذه الأدلة.

ولم يقتصر عمل ابن رشد في تناوله لهذه المسائل على الرد والنقد، بل تجاوز هذا الأمر إلى تصحيح منطلقات وأراء الفلسفه والمتكلمين بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان<sup>(٢)</sup> أو الرجوع إلى الشرع في كل ما قصرت عن إدراكه العقول<sup>(٣)</sup>.

ويهمنا إبراز مواطن الخلاف المنهجي بين ابن رشد والغزالى وفلسفه الإسلام كالفارابي وابن سينا لتبعد بتوسيع الآراء المشتركة بينه وبين المثاثين في الإسلام والأراء التي خالفهم فيها.

فقد قدم ابن رشد اعتراضات على طريقة الغزالى في تهافت الفلسفه أهمها:

١ - إدخال الغزالى ضمن النقاش الفلسفى أدلة سمعية لا يمرر لها. فإذا دخلت الأدلة الشرعية لا يكون إلا في المسائل التي يقصر في إدراكتها العقل البشري<sup>(٤)</sup>.  
٢ - لم يسمع الغزالى أقوال المختلفين في كل شيء يفحص عنه، وهو لذلك ليس من أهل الحق<sup>(٥)</sup>.

٣ - وكان يطلب الحق من الكتب التي تقدم لل العامة<sup>(٦)</sup>.

٤ - وكان ينسب إلى الفلسفه ما ليس من قولهم وهو تلبيس<sup>(٧)</sup>.

٥ - ويقابل الفاسد بالفاسد وهو غير مفيد<sup>(٨)</sup>.

(١) انظر نص تهافت التهافت، ص ٣٢٨.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٢٣٢.

(٣) المصدر نفسه، النص، ص ٢٥٠.

(٤) المصدر نفسه، النص، ص ٢٥٠.

(٥) المصدر نفسه، النص، ص ٨٨.

(٦) المصدر نفسه، النص، ص ٨٧.

(٧) المصدر نفسه، النص، ص ١٠٩.

(٨) المصدر نفسه، النص، ص ٣٣.

٦ - ويستقل من تفليط إلى تفليط وهذا من أفعال البطاليين<sup>(١)</sup>.

٧ - ويخلط بين المسائل وهذا فعل سلطاني<sup>(٢)</sup>.

٨ - تنظره في كثير من الأحيان كان نوعاً من الجدل العقيم<sup>(٣)</sup>.

٩ - وكان الغزالي كالوكيل الذي يقر على موكله بما لم ياذن له فيه<sup>(٤)</sup>.

وتناول ابن رشد بعض القواعد والمنطلقات الفكرية لعدد من الفرق الكلامية، وتنوقف عند واحدة من القواعد التي اعتمدها المتكلمون في إضعاف موقع الفلسفه عند العامة، وهي نقل الحكم من الشاهد إلى الغائب، أو فياس الغائب على الشاهد.

يرى ابن رشد أن هذه الطريقة «أقمع في بادئ الأمر من قول الفلسفه»<sup>(٥)</sup>. يقول عن طريقة المتكلمين، في فياس الغائب على الشاهد، أنه «إذا حُقِّن قولهم، وكشف أمرهم، مع من ينفي، ظهر أنهم إنما جعلوا الإله إنساناً أزلياً، وذلك أنهم شبّهوا العالم بالمصنوعات التي تكون عن إرادة الإنسان وعلمه وقدرته. فلما قبل لهم: إنه يلزم أن يكون جسماً، قالوا: إنه أزلي. وأن كل جسم محدث. فلزمهم أن يضعوا إنساناً في غير مادة، فعَالاً لجميع الموجودات. فصار هذا القول مثلاً شعرياً، والأقوال المثلية مقتنة جداً، إلا أنها إذا تعقبت ظهر اختلالها. وذلك أنه لا شيء أبعد من طباع الموجود الكائن الفاسد من طباع الموجود الأزلي...». فكيف يصح أن يتقلّل الحكم من الشاهد إلى الغائب وهو في غاية المضادة؟ وإذا فهم معنى الصفات الموجودة في الشاهد وفي الغائب ظهر أنهما باشتراك الاسم اشتراكاً لا يصح معه النقلة من الشاهد إلى الغائب»<sup>(٦)</sup>.

ويتقدّم ابن رشد الفارابي وابن سينا لأنهما سلماً من المتكلمين المنهجية الخبرية التي تستدل على الفعل من الفاعل. والتسليم بهذه المنهجية دفع ممثلي الفلسفه في الإسلام إلى مخالفة الفلسفه القدماء وأدى بهما إلى مغالط كثيرة في العلوم الإلهية حتى صارت ظنية<sup>(٧)</sup>. أما منهجه القدماء فكان على عكس منهجه

(١) المصدر نفسه، النص، ص ١٠٣.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٤٤.

(٣) المصدر نفسه، النص، ص ٥٤.

(٤) المصدر نفسه، النص، ص ١٠٩.

(٥) المصدر نفسه، النص، ص ٢٣٩.

(٦) المصدر نفسه، النص، ص ٢٣٩.

(٧) المصدر نفسه، النص، ص ١١٤.

المتكلمين والمشائين في الإسلام، إذ انطلقوا من الفعل وبيتوا أن للفعل فاعلاً، ونظروا في الموجودات لأجل معرفة الموجد والمكون لها.

فالمعرفة التي دعا إليها ابن رشد هي معرفة تصاعدية تبدأ بالمحسوس وتنطلق إلى إثبات موجود ليس بمحسوس هو علة للموجود المحسوس. ويشرح هذه الطريقة بتفصيم المدركات إلى مدركات بالحواس وهي الأجسام المشار إليها، والمدركات بالعقل وهي ماهيات الأمور المحسوسة. وبين أن المدرك بالعقل هو الصورة التي جردت من المادة. وقد أدرك الفلسفة أن الأمور المحسوسة مؤلفة من طبيعتين القوة والفعل، وبحثوا في أيهما المتقدم على الآخر، فوجدوا أن الفعل متقدم على القوة، الأمر الذي أوصلهم إلى القول أنه لا بد أن يكون هناك علة أولى هي الفعل، وتكون السبب الأول لجميع العمل. ويرى ابن رشد أن فلسفة التبيان التصاعدية هذه أقرب إلى اليقين في إثبات فاعل أول بسيط<sup>(١)</sup>.

ولم ينحصر الخلاف بين ابن رشد وال فلاسفة الإسلاميين في المنهجية فقط. بل أدى هذا الخلاف بابن رشد إلى تغليط الفارابي وابن سينا في كثير من الآراء التي تعتبر بمنزلة الأساس في تفلسفهما.

يعتبر ابن رشد على ابن سينا في تقسيمه الوجود إلى ممكن الوجود وواجب الوجود. ويتهمن سينا بأنه أول من استنبط عبارة ممكن الوجود في قوله: أن العالم ممكن الوجود بذاته واجب بغيره<sup>(٢)</sup>. فيميز ابن رشد بين إمكانين: الممكن الحقيقي، والممكن كمعنى ذهني. ويستند ابن سينا فيقول: «وأما الممكن الذي قسم إليه ابن سينا الموجود فليس معنى خارج النفس بالفعل، وهو عبارة رديمة. وذلك لأن الموجود الذي له علة في وجوده ليس له مفهوم من ذاته إلا العدم، أي أن كل ما هو موجود من غيره فليس له من ذاته إلا العدم، إلا أن تكون طبيعة الممكن الحقيقي، ولذلك كانت قسمة الموجود إلى واجب الوجود، وممكن الوجود قسمة غير معروفة إذا لم يرد بالمعنى الممكن الحقيقي»<sup>(٣)</sup>. وبين ابن رشد «أن البرهان الذي استعمله ابن سينا في واجب الوجود كان من طبيعة الأقوال العامة الجدلية»<sup>(٤)</sup>. ويتهمن ابن سينا بإضافة أقوال إلى ما كان القلماء قد صرحوا به. فزعم ابن سينا أن الواجب الوجود من غيره،

(١) المصدر نفسه، النص، من ٢٤٤ - ٢٤٥.

(٢) المصدر نفسه، النص، من ١٢٢.

(٣) المصدر نفسه، النص، من ١٢٢.

(٤) المصدر نفسه، النص، من ٢٢٤.

هو ممكّن الوجود من ذاته «وهذه الزيادة عندي - كما يقول - فضل وخطأ لأن الواجب كيّفما فرض ليس فيه إمكان أصلًا، ولا يوجد شيء ذو طبيعة واحدة ويقال في تلك الطبيعة أنها ممكّنة من جهة وواجبة من جهة. والقدماء بينما أن الواجب ليس في إمكان أصلًا، لأن الممكّن تقضي الواجب»<sup>(١)</sup>. ويؤكد ابن رشد أن العالم واجب في الجوهر ولكنه ممكّن في الحركة والأين، أي من جهة حرکاته الجزئية في الزمان وفي المكان<sup>(٢)</sup>.

ويتقدّم ابن رشد نظرية الفيض أو صدور العقول بعضها من بعض. وينفي أن يكون لمبدأ الصدور وجود في فلسفه ارسطو أو في فلسفة أفلاطون<sup>(٣)</sup>. وهذه النظرية أخذ بها فلاسفة الإسلام ليفسروا كيفية صدور الكثرة عن الواحد.

ويتقدّم أيضًا ابن سينا لكونه جعل الجسم السماوي مركبًا من صورة وهيولى كسائر الموجودات وهي عند الفلسفة جسم بسيط لأنّه لو كان مركبًا لقصد<sup>(٤)</sup>. والقول بأن الأجرام السماوية بسيطة لا يعني أنها بسيطة بالمعنى الذي يقال عن السبب الأول أو الله، فها هنا اشتراكاً بالاسم. فال الأول (الله) معدود في الوجود بذاته والعقول معدودة في الوجود المضاف<sup>(٥)</sup>.

وأما الكثرة فما يابها عند أرسطو ثلاثة وهي الهيولي، والآلات والوسائل، فالواحد سبب الكثرة<sup>(٦)</sup>. والإشكال الذي وقع فيه الفلسفة راجع إلى عدم إيجادهم وتمييزهم بين فعل الله والفعل في الشاهد. فهم قد سلّموا أن الفاعل في الغائب (الله) كالفاعل في الشاهد «وهذه مقدمة أخذوها من المتكلمين»<sup>(٧)</sup> وبصيغة ابن رشد موضحاً الفرق بين الفاعلين فيقول: «الفاعل الذي في الشاهد إنما فعله أن يغير الموجود من صفة إلى صفة، بينما الفاعل في الغائب يغير العدم إلى الوجود»<sup>(٨)</sup>.  
وعدم تمييز الفلسفه الإسلامية بين الفاعل في الشاهد والفاعل في الغائب

(١) المصدر نفسه، النص، ص ٢٢٤.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٢٢٤.

(٣) المصدر نفسه، النص، ص ٥٩ - ٦٠.

(٤) المصدر نفسه، النص، ص ١٤٢.

(٥) المصدر نفسه، النص، ص ١٢٥.

(٦) المصدر نفسه، النص، ص ١٥٣.

(٧) المصدر نفسه، النص، ص ١٤٥.

(٨) المصدر نفسه، النص، ص ١٣٣.

قادهم إلى اعتقادات خاطئة حول حركة السماء بشكل خاص ويطبيعه الحركة بشكل عام.

فقد انتقد ابن سينا الذي يعتبر أن السماء تطلب بحركتها الأوضاع الجزيئية التي لا تنتهي ويقول: «لو أخذنا قول ابن سينا على أن حركة الفلك في تبديل الأوضاع، وكان تبديل أوضاعه من الموجودات التي هنالك هو الذي يحفظ وجودها بعد أن يوجدتها، فهذا حسن. أما لو فرضنا أن حركته استكمال بأنيات غير متناهية فهذا جنون لابن سينا»<sup>(١)</sup>.

والحركة على نوعين: حركة غير باقية لا يأجزاها ولا بكليتها، وهي الكائنة الفاسدة وحركة باقية بنوعها كائنة فاسدة بأجزائها، والحركة تشبه القديم من جهة أن لا أول لها ولا آخر، وتشبه الحادث بأن كل جزء منها يتوهם فهو كائن فاسد «فكرون الحركة بحدوث أجزائها مبدأ للحوادث وتكون بأذلية كليتها فعلًا للأزلي»<sup>(٢)</sup>. وعلى ضوء هذه القاعدة يميز ابن رشد بين التقدم والتاخر في الحركة وبين الفاعل بالذات والفاعل بالعرض. ونشير هنا إلى أن ابن رشد فهم الفعل على أنه حركة.

وهو يرى أن كل ما هو داخل في العالم هو قديم من جهة، محدث من جهة. فزيد مثلاً قديم بالذات من جهة ما هو إنسان، ومحدث بالعرض من جهة ما هو عن إنسان آخر قبله.

وأما في مسألة وجود الله وصفاته فيعتبر ابن رشد أن المنهجية التي اتبعها الفلسفة الإسلامية في إثبات صانع للعالم غير مؤدية إلى الحقيقة. واعتبر أن طريقة القدماء أقرب إلى اليقين. فطريقة ابن سينا في قسمة الوجود إلى واجب الوجود ومحكم الوجود لا تؤدي إلى إثبات سبب أول وعلة لجميع العلل وأن طريقة التبيان وحدها قادرة على إثبات فاعل أول بسيط، الصفة والموصوف فيه شيء واحد، وأقاويل الفلسفة العرب في الصفات ظنية لأنها من مقدمات عامة لا خاصة، أي خارجة عن طبيعة المفهوم عنه. ويرى أن كتب أرسطو تتضمن الأقاويل البرهانية اليقينية حول الصفات<sup>(٣)</sup>. وسيق وبينا رأي ابن رشد في الخلاف بين الفرزالي وابن سينا في أهم صفة شغلت الفكر العربي والإسلامي وهي صفة العلم.

(١) المصدر نفسه، النص، ص ٢٧٣.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٥٧.

(٣) المصدر نفسه، النص، ص ١٨٧.

ولكن اعترافات ابن رشد على الكثير من المقدمات العقلية والأراء الفلسفية، التي شغلت التفكير الفلسفي العربي والإسلامي، تبيّن ابن رشد المدافع الأكبر عن الفلسفة وعن المشتغلين بصناعة البرهان من كانوا من أهل الحكمة والبرهان. والانتقادات التي وجهها لفلسفة المشرق العربي لم تكن بهدف الهدم بل كانت بهدف التصحح والتقويم لأصولهم وأرائهم. وفي أكثر من موضع يشير ابن رشد في تهافت التهافت إلى أن أدلة الفلسفة كانت أكثر إقناعاً من أدلة المتكلمين وكذلك الآراء التي صرحو بها حول قدم المادة وقدم العالم وأزليته والسببية والنفس وخلودها.

ففيما يتعلق بقدم العالم والمادة فقد سبقت الإشارة إلى موقف ابن رشد المؤيد لرأي الفلسفه من هذه المسألة. ويتفق فلسفه الإسلام مع ما ذهب إليه أرسطو بالقول بقدم العالم، ولكنهم لا يغفون العلاقة بين الله والعالم من حيث أن العالم مخلول له ولكتهما متساوقان في الوجود. وابن رشد بعجاري الفلسفه فيما قاله ولكنه لا يفهم من التسايق بينهما ما نفهمه من تسايق العلة والمخلول في المحسوس كتساق حركة اليد في الماء وحركة الماء. ثم أن العلاقة بين الله والعالم ليست من باب المضاد، بل هي من باب الجوهر. بمعنى أن الله سبب الحركة في العالم وليس سبب وجوده.

أما المادة فهي في نظر الفلسفه الم محل والحاصل للصور وعليها تعاقب الصور. وهي قديمة وكذلك الصورة والحركة والزمان. فالعلاقة وثيقة بين قدم المادة وقدم الصورة. ويؤكد ابن رشد هذه العلاقة في قوله: «إن المادة والصورة من المبادئ الذاتية للأمور الكائنة الفاسدة، أما العدم فهو بالعرض، لأن شرط في حدوث الحادث، أي أن يتقدمه، لأن وجود الحادث يعني ارتفاع العدم، والفساد يعني وقوع العدم»<sup>(١)</sup>. فالعدم شيء، ما، والحاصل للوجود والعدم هي المادة، التي تقبل الصور، والفعل هو إخراج ما في المادة من القوة إلى الفعل.

والقول بقدم العالم والمادة قد أفلسفه إلى الأخذ بكثير من المفاهيم الأرسطية التابعة كمفهوم القوة والفعل، والتغير والصيروحة، والكون والفساد، واستخدمو هذه المصطلحات والمبادئ في علومهم الطبيعية ووافقهم ابن رشد في كل ذلك وساندهم في جدالهم مع المتكلمين.

وأيد ابن رشد الفلسفه الإسلامي لأخذهم بمبدأ السبيبة على النحو الذي كان

(١) المصدر نفسه، النص، ص ٦٢ - ٦٣.

أرسطو قد تكلم عنه. وأما واهب الصور أو العقل الفعال الذي تصوره الفارابي وابن سينا فقد أخذ به ابن رشد.

فتدخل واهب الصور لا يعني نفي الأسباب الحسية. ففي المادة قبول فعل وإمكان فعل. وكل واحدة من الصور تؤثر بغيرها وتتأثر بها بحسب حكمه موجودة في الطبيعة. وتبقى الطبيعة مقيدة بالقوة الذاتية التي للمواد. والفلاسفة لم ينكروا أن هناك غاية في الطبيعة وأنها تتوارد إلى الكمال ومسخرة الله. ويعبر ابن رشد عن هذا الرأي في قوله: «ومن نظر إلى مصنوع من المصنوعات، لم تتبين له حكمته، إذا لم تتبين له الحكمة المقصودة بذلك المصنوع والغاية المقصودة منه»<sup>(١)</sup>. وابن رشد يؤكّد وجود السبيبة الطبيعية لأن «من رفع الأسباب فقد رفع العقل»<sup>(٢)</sup>. وإنكار الأسباب التي تشاهد في المحسوسات قول سلطاني وكل من نفي الأسباب الفاعلة «ليس يقدر أن يعترف أن كل فعل لا بد له من فاعل»<sup>(٣)</sup>.

ويؤكّد ابن رشد في سياق بحثه في مسألة السبيبة، أن أحداً من الفلسفه لم يشك في أن الاحتراق الواقع في القطن من النار. فالنار هي الفاعلة وسبب الاحتراق لما في النار من قوة الإحراء وقبول القطن لفعل الاحتراق. فالنار فاعلة، ولكن ليس بإطلاق بل من قبل مبدأ من خارج، وهو واهب الصور أو العقل الفعال، ولكن هذا المبدأ يبقى مقيداً بإمكانات النار الفاعلة، وإمكانات القطن للاحتراق. ويرد ابن رشد على انتقادات الغزالى للفلاسفة لقولهم بالسبيبة ويتهمه «بالسفطنة والشمعة»<sup>(٤)</sup>.

وفي مباحث النفس الإنسانية يوافق ابن رشد الفلسفه المثاثين في الإسلام على تحديدهم للنفس والمأخذون من فلسفة أرسطو والقائل بأن النفس «كمال أول لجسم طبيعي آلي من جهة ما يحس ويتحرك». ويواافقهم أيضاً في تقسيمهم النفس إلى ثلاثة أقسام بحسب مراتبها: النفس النباتية والنفس الحيوانية، والنفس الإنسانية. ويواافقهم على قسمة النفس الإنسانية إلى قوتين: القوة العالمية والقدرة العاملة وأن كل واحدة منها تسمى عقلاً باشتراك الاسم. وواافقهم أيضاً في مسألة خلود النفس، لأن «الأدلة العقلية والشرعية يجعل النفس غير مائتة»<sup>(٥)</sup>. ولكن ابن رشد يتناول قضيائـاً

(١) المصدر نفسه، النص، ص ٥١.

(٢) المصدر نفسه، النص، ص ٢٩٢.

(٣) المصدر نفسه، النص، ص ٢٩٠.

(٤) المصدر نفسه، النص، ص ٣٠٢.

(٥) المصدر نفسه، النص، ص ٣٢٧.

النفس بحدٍ شديد، وهو لا يخفى شعوره بصعوبة دراسة النفس لأن الكلام في أمر النفس غامض جداً، وأن الله تعالى اخْصَ به من الناس العلماء الراسخين في العلم<sup>(١)</sup>.

وبعد هذه الإشارات إلى أهم المسائل التي عالجها ابن رشد في كتاب تهافت التهافت وموافقه من الغزالى والمتكلمين والفلسفه المتأخر فى الإسلام ، يهمنا أن نلتفت الانتباه إلى الفيض الكبير من التحديدات والإيضاحات للمصطلحات والمفاهيم التي تشكل القواعد والأسس للتفكير العربي والإسلامي . وإيضاحات<sup>(٢)</sup> ابن رشد للمصطلحات الفكرية العربية تلقى الكثير من الضوء على ما صار إليه الفكر الفلسفى في القرن الثاني عشر.

والواقع أن فهم ابن رشد لفلسفة أرسطو وإعجابه بها لم يتناقض مع كونه مؤمناً بالشريعة الإسلامية . ولكنه لم يسلك طريق المتأولين الإسلاميين في ارتقائهم بأحضان الأفلاطونية المحدثة لأنَّه يعتبر أنَّ الفهم الصحيح لفلسفة أرسطو يساعد على الإيمان ويرسخه . وتجربة ابن رشد النقدية لجميع المذاهب والتيارات الفكرية والفلسفية - وهي تجربة فريدة في الفكر العربي والإسلامي - لم تكن بهدف إلغاء الفكر الفلسفى أو إعلان تهافتة ، بل بهدف تقويه وبعثه من جديد ، وليجعل من حملته والمشتغلين فيه «ورقة الأنبياء»<sup>(٣)</sup> والذين يحق لهم قوله تعالى : «الراسخون في العلم» .

(١) المصدر نفسه ، النص ، ص ٣١١ .

(٢) نظراً لأهمية التعريفات والإيضاحات للمفاهيم الفلسفية فلما ي Bairazها في النص لجهة تمييزها باللون الأسود ، ثم أحصيناها في فهرس خاص . انظر ص ٣٣٦ .

(٣) انظر نص تهافت التهافت ، ص ٣٢٦ .

«إن العالم بما هو عالم إنما قصده الحق  
لا إيقاع الشكوك وتحيير المقول»  
إبن رشد

## كتاب «تهافت النهافت»

بسم الله الرحمن الرحيم

وبعد حمد الله الواجب، والصلة على جميع رسله وأنبائيه، فإن  
الغرض في هذا القول، أن نبين مراتب الأقاويل المثبتة في كتاب «التهافت»  
لأبي حامد، في التصديق والإقناع، وقصور أكثرها عن رتبة اليقين والبرهان.



## (المسألة الأولى)

### في إبطال قولهم بقدم العالم

- قال أبو حامد، حاكياً لأدلة الفلسفه في قدم العالم: ولنقتصر من أدتهم في هذا الفن على ما له موقع في النفس. قال: وهذا الفن من الأدلة، هو ثلاثة:

#### الدليل الأول

قولهم: يستحيل صدور حادث من قديم مطلقاً، لأننا إذا فرضنا القديم، ولم يصدر منه العالم، مثلاً، فإنما لم يصدر لأنه لم يكن للوجود مرجع، بل كان وجود العالم ممكناً عنه إمكاناً صرفاً. فإذا حدث بعد ذلك، إما أن يتجدد مرجع، أو لم يتجدد. فإن لم يتجدد مرجع، بقى العالم في الإمكان الصرف كما كان قبل ذلك، وإن تجدد مرجع، انتقل الكلام إلى ذلك المرجع، لم رجع الآن، ولم يرجع قبل؟ فلما أن يمر الأمر إلى غير نهاية، أو ينتهي الأمر إلى مرجع لم ينزل مرجحاً.

قلت: هذا القول هو قول في أعلى مراتب الجدل، وليس هو واصلاً موصلاً البراهين. لأن مقدماته عامة - أي ليست محمولةاتها صفات ذاتية لموضوعاتها - والعمامة قريبة من المشتركة. ومقدمات البراهين هي من الأمور الجوهرية المناسبة. وذلك أن اسم الممكن يقال بالاشتراك على:

- الممكن الأكثرى

- والممكن الأقلبي

- والذي على التساوي.

وليس ظهور الحاجة فيها إلى المرجع على التساوي. وذلك أن الممكن الأكثرى قد يظن به أنه يتراجع من ذاته، لا من مرجع خارج عنه، بخلاف

الممكן على التساوي. والإمكان أيضاً منه ما هو في الفاعل، وهو إمكان الفعل. ومنه ما هو في المتفعل، وهو إمكان القبول. وليس ظهور الحاجة فيما إلى المرجع على التساوي. وذلك أن الإمكان الذي في المتفعل، مشهور حاجته إلى المرجع من خارج. لأنه يدرك حساً في الأمور الصناعية، وكثير من الأمور الطبيعية، وقد يلحق فيه شك في الأمور الطبيعية، لأن أكثر الأمور الطبيعية مبدأ تغيرها منها، ولذلك يظن في كثير منها: إن المحرك هو المتحرك؛ وأنه ليس معروفاً بنفسه أن كل متحرك فله محرك؛ وإنه ليس هنالك شيء يحرك ذاته. فإن هذا كله يحتاج إلى بيان. ولذلك فحص عن القدماء.

وأما الإمكان الذي في الفاعل، فقد يظن في كثير منه أنه لا يحتاج في خروجه إلى الفعل، إلى المرجع من خارج؛ لأن انتقال الفاعل من أن لا يفعل، إلى أن فعل، قد يظن في كثير منه أنه ليس تغيراً يحتاج إلى مغير. مثل انتقال المهندس من أن لا يهندس إلى أن يهندس. وانتقال المعلم من أن لا يعلم، إلى أن يعلم. والتغير أيضاً الذي يقال: أنه يحتاج إلى مغير: منه ما هو في الجوهر، ومنه ما هو في الكيف، ومنه ما هو في الكل، ومنه ما هو في الأبين. والقديم أيضاً يقال على ما هو قديم بذاته، وعلى ما هو قديم بغيره، وعند كثير من الناس.

والتغيرات: منها ما يجوز عند قوم على القديم، مثل جواز كون الإرادة الحادثة على القديم عند الكرامية. وجواز الكون والفساد على المادة الأولى عند القدماء، وهي قديمة.

وكذلك المعقولات على العقل الذي بالقوة، وهو قديم عند أكثرهم. ومنها ما لا يجوز، وخاصة عند بعض القدماء دون بعض.

وكذلك الفاعل أيضاً: منه ما يفعل بإرادة. ومنه ما يفعل بطبيعة. وليس الأمر في كيفية صدور الفعل الممكн الصدور عنهما واحداً، أعني في الحاجة إلى المرجع.

وهل هذه القسمة في الفاعلين حاصرة؟ أو يؤدي البرهان إلى فاعل لا يشبه الفاعل بالطبيعة، ولا الذي بالإرادة، الذي في الشاهد.

هذه كلها هي مسائل كثيرة عظيمة تحتاج كل واحدة منها إلى أن تفرد

بالفحص عنها، وعما قاله القدماء فيها. وأخذ المسألة الواحدة بدل المسائل الكثيرة، هو موضع مشهور من مواضيع السفسطائيين السبعة. والغلط في واحد من هذه المبادئ هو سبب لغلط عظيم في إجراء الفحص عن الموجودات.

قال أبو حامد: الاعتراض من وجهين:

أحدهما: أن يقال: بم تنكرون على من يقول: أن العالم حدث بإرادة قديمة، افنيت وجوده في الوقت الذي وجد فيه، وأن يستمر العدم إلى الغاية التي استمر إليها، وأن ينتهي، الوجود من حيث ابتدأ. وأن الوجود قبله لم يكن مراداً فلم يحدث لذلك، وأنه في وقته الذي حدث فيه، مراد بالإرادة القديمة فحدث لذلك، فما المانع لهذا الاعتقاد؟ وما المحيل له؟

قلت: هذا قول سفسطاني؛ وذلك أنه لما لم يمكنه أن يقول بجواز تراخي فعل المفعول، عن فعل الفاعل له، وعزمته على الفعل، إذا كان الفاعل فاعلاً مختاراً، قال بجواز تراخيه عن إرادة الفاعل، وترابي المفعول عن إرادة الفاعل جائز، وأما تراخيه عن فعل الفاعل له، فغير جائز. وكذلك تراخي الفعل عن العزم على الفعل في الفاعل المريد. فالشك باق بعينه. وإنما كان يجب أن يلقاه أحد أمرير: إما بأن فعل الفعل ليس يوجب في الفاعل تغيراً، فيجب أن يكون له مغير من خارج. أو أن من التغيرات ما يكون في ذات المتغير، من غير حاجة إلى مغير يحلقه منه، وأن من التغيرات ما يجوز أن يلحق القديم من غير مغير. وذلك أن الذي يتمسك به الخصوم ه هنا شيئاً:

أحدهما: أن فعل الفاعل يلزم التغير، وأن كل تغير فله مغير.

والأصل الثاني: أن القديم لا يتغير بضرب من ضروب التغير. وهذا كله عسير البيان.

والذي لا مخلص للأشعرية منه، هو إنزال فاعل أول، أو إنزال فعل له أول، لأنه لا يمكنهم أن يضعوا أن حالة الفاعل من المفعول المحدث تكون في وقت الفعل، هي بعينها حالته، في وقت عدم الفعل. فهناك لا بد حالة متعددة، أو نسبة لم تكن. وذلك ضروري: إما في الفاعل، أو في المفعول، أو في كليهما. وإذا كان ذلك كذلك، فتلك الحال المتعددة، إذا أوجبنا أن لكل حال متعددة فاعلاً، لا بد أن يكون الفاعل لها: إما فاعلاً آخر، فلا يكون ذلك الفاعل هو الأول، ولا يكون مكتفياً بفعله بنفسه بل بغيره. وإما أن يكون الفاعل

لتلك الحال التي هي شرط في فعله، هو نفسه، فلا يكون ذلك الفعل الذي فرض صادراً عنه أولاً، بل يكون فعله لتلك الحال التي هي شرط في المفعول قبل فعل المفعول. وهذا لازم ضرورة، إلا أن يجوز مجاز أن من الأحوال الحادثة في الفاعلين ما لا يحتاج إلى محدث. وهذا بعيد إلا على من يجوز أن هنا أشياء تحدث من تلقائنا، وهو قول الأولي من القدماء الذين انكروا الفاعل، وهو قول بين السقوط بنفسه.

وفي هذا الاعتراض من الاختلال أن قولنا: إرادة أزليّة، وإرادة حادثة، مقوله باشتراك الاسم، بل متضادة. فإن الإرادة التي في الشاهد، هي قوة فيها إمكان فعل أحد المتقابلين على السواء؛ وإمكان قبوله لمرادين على السواء. فإن الإرادة هي شوق الفاعل إلى فعل، إذا فعله كف الشوق، وحصل المراد. وهذا الشوق والفعل، هو متعلق بالمتقابلين على السواء. فإذا قيل هنا مراد، أحد المتقابلين فيه أزلي، ارتفع حد الإرادة بنقل طبيعتها من الإمكان إلى الوجوب. وإذا قيل إرادة أزليّة، لم ترتفع الإرادة بحضور المراد. وإذا كانت لا أول لها، لم يتحدد منها وقت من وقت لحصول المراد. ولا يتعمّن إلا أن نقول: إنه يؤدي البرهان إلى وجود فاعل بقوة ليست هي إرادية ولا طبيعية، ولكن سماها الشرع إرادة. كما أدى البرهان إلى أشياء هي متوسطة بين أشياء يظن بها، في باديء الرأي أنها متنقابلة، وليست متنقابلة؛ مثل قولنا: موجود، لا داخل العالم، ولا خارجه.

### قال أبو حامد مجاوراً عن الفلسفة:

فإن قيل: هذا محال بين الإحالة؛ لأن الحادث موجود ومسبّب، وكما يستحبيل حادث بغير مسبّب وموجب، يستحبيل أيضاً وجود موجب قديم بشرائط إيجابه وأسبابه وأركانه، حتى لا يبقى شيء متضرر البة ثم يتاخر الموجب. بل وجود الموجب عند تحقق الموجب ب تمام شروطه، ضروري، وتتأخر محال حب استحالة وجود الحادث الموجب، بلا موجب. فقبل وجود العالم، كان العrid موجوداً، والإرادة موجودة، ونسبتها إلى المراد موجودة، ولم يتجلد مرید، ولم تتجدد إرادة، ولا تجدد للإرادة نسبة لم تكن قبل. فإن كل ذلك تغير، فكيف تجدد المراد؟ وما المانع من التجدد قبل ذلك؟ وحال التجدد لم يتميز عن حال عدم التجدد في شيء من الأشياء، ولا في أمر من الأمور، ولا في حال من الأحوال، ولا في نسبة من النسب. بل الأمور كانت بعينها، ثم لم يكن وجود المراد، وبقيت بعينها كما كانت، فوجد المراد، ما هذا إلا غایة الإحالة.

قلت: وهذا بين غاية البيان، إلا عند من ينكر إحدى المقدمات التي وضعناه قبل. لكن أبو حامد انتقل من هذا البيان إلى مثال وضعي، فشوش به هذا الجواب عن الفلسفه، وهذا هو قوله.

قال أبو حامد:

وليس استحالة هذا الجنس في الموجب والموجب الضروري الذاتي، بل وفي العرف والوضعي، فإن الرجل لو تلفظ بطلاق زوجته، ولم تحصل البيزنة في الحال، لم يتصور أن تحصل بعده، لأن جعل اللفظ علة للحكم، بالوضع والاصطلاح، فلم يعقل تأخر المعلوم، إلا أن يعلق الطلاق بمجيء الغد، أو بدخول الدار، فلا يقع في الحال، ولكن يقع عند مجيء الغد، وعند دخول الدار. فإنه جعله علة بالإضافة إلى شيء متظر. فلما لم يكن حاضراً في الوقت، وهو الغد ودخول الدار، توقف حصول الموجب على حضور ما ليس بحاضر، فما حصل الموجب إلا وقد تجدد أمر، وهو الدخول أو حضور الغد، حتى لو أراد مرید أن يؤخر الموجب عن اللفظ، غير منوط بحصول ما ليس بحاضر، لم يعقل، مع أنه الواضح بذلك، المختار في تفصيل الوضع. فإذا لم يمكننا وضع هذا بشهواناً، ولم نعقله، فكيف نعقله في الإيجابيات الذاتية المقلبة الضرورية؟

وأما في العادات، فما يحصل يقصدنا لا يتأخر عن القصد، مع وجود القصد إليه إلا لمانع. فإن تحقق القصد والقدرة، وارتقت الموانع، لم يعقل تأخر المقصود إليه. وإنما يتصور ذلك في العزم، لأن العزم غير كاف في وجود الفعل، بل العزم على الكتابة لا يوفّع الكتابة، ما لم يتجدد قصد هو انبعاث في الإنسان، متجدد حال الفعل. فإن كانت الإرادة القديمة في حكم قصداً إلى الفعل، فلا يتصور تأخر المقصود إلا لمانع. ولا يتصور تقدم القصد، إذ لا يعقل قصد في اليوم، إلى قيام في الغد إلا بطريق العزم. وإن كانت الإرادة القديمة في حكم عزمنا فليس ذلك كافياً في وقوع المعزوم عليه، بل لا بد من تجدد الانبعاث قصدي عند الإيجاد، وفيه قول بتغير القديم. ثم يبقى عين الإشكال في أن ذلك الانبعاث، أو القصد، أو الإرادة، أو ما شئت أن تسميه، لم حدث الآن ولم يحدث من قبل؟ فلما أن يبقى حدث بلا سبب، أو يتسلّل إلى غير نهاية. ورجع حاصل الكلام إلى أنه وجّد الموجب يتمام شروطه، ولم يبق أمر متظر، ومع ذلك تأخر الموجب، ولم يوجد في ملة لا يرقى الوهم إلى أولها، بلآلاف السنين لا تنقص شيئاً منها، ثم انقلب بعنة ووقع، من غير أمر تجدد وشرط تحقق، وهذا محال.

قلت: هذا المثال الوضعي من الطلاق أفهم أنه يؤكّد به حجة الفلسفه، وهو يوهنها، لأن للأشعرية أن تقول: إنه كما تأخر وقوع الطلاق عن اللفظ، إلى وقت حصول الشرط، من دخول الدار إلى غير ذلك، كذلك تأخر وقوع العالم عن إيجاد الباري سبحانه إيماء، إلى وقت حصول الشرط الذي تعلق

أ) وهو الوقت الذي قصد فيه وجوده.

لكن ليس الأمر في الوضعيات، كالامر في العقليات. ومن شبه هذا الوضعي بالعقلي، من أهل الظاهر، قال لا يلزم هذا الطلاق، ولا يقع عند حصول الشرط المتأخر عن تطبيق المطلق لأنه وقع من غير أن يقترب به فعل المطلق. ولا نسبة للمعقول، من المطبوع في ذلك المفهوم إلى الموضوع المصطلح عليه.

ثم قال أبو حامد مجاوباً عن الأشربة:

والجواب أن يقال: استحالة إرادة قديمة متعلقة بإحداث شيء، أي شيء كان، تعرفونه بضرورة العقل أو نظره، وعلى لغتكم في المنطق: تعرفون الالقاء بين هذين الحدين، بحد أووسط، أو من غير حد أووسط؟ فإن ادعتم حدأً أووسط وهو الطريق النظري فلا بد من إظهاره. وإن ادعتم معرفة ذلك ضرورة، فكيف لم يشار لكم في معرفة مخالفوكم، والفرقة المعتقدة لحداث العالم بإرادة قديمة لا يحصرها بذلك ولا يحصيها عدد. ولا شك في أنهم لا يكابرُون العقول عناداً مع المعرفة. فلا بد من إقامة برهان على شرط المنطق بذلك على استحالة ذلك، إذ ليس في جميع ما ذكروه إلا الاستبعاد، والتباين بعزمنا وإرادتنا، وهو فاسد. فلا تضاهي الإرادة القديمة الفقصد الحادثة، وأما الاستبعاد مجرد فلا يكفي من غير برهان.

ـ قلت: هذا القول من الأقاويل الركيكة الإقناع وذلك أن حاصله، هو أنه إذا ادعى مدعٍ أن وجود فاعل بجميع شروطه لا يمكن أن يتأخر عنه مفعوله، فلا يخلو أن يدعى معرفة ذلك: إما بقياس، وإما أنه من المعرف الأولية. فإن ادعى ذلك بقياس، وجب عليه أن يأتي به، ولا قياس هنالك. وإن ادعى أن ذلك مدرك بمعرفة أولية، وجب أن يعترض به جميع الناس، خصومهم وغيرهم، وهذا ليس ب صحيح، لأن ليس من شرط المعرفة بنفسه أن يعترض به جميع الناس، لأن ذلك ليس أكثر من كونه مشهوراً، كما أنه ليس يلزم فيما كان مشهوراً أن يكون معرفاً بنفسه.

ـ ثم قال كالمجاوب عن الفلسفة:

ـ فإن قيل: نحن بضرورة العقل نعلم أنه لا يتصور موجب تمام شروطه، من غير موجب ومحوز ذلك مكابر لضرورة العقل. قلنا: وما الفصل بينكم، وبين خصومكم إذا قالوا لكم: أنا بالضرورة نعلم إحالة قول من يقول: إن ذاتاً واحدة عالمه بجميع الكليات، من غير أن يوجد ذلك كثرة في ذاته، ومن غير أن يكون العلم زائداً على الذات، ومن غير أن يتعدد

العلم بمتعدد المعلوم . وهذا مذهبكم في حق الله تعالى ، وهو بالنسبة إلينا وإلى علومنا ، في غاية الإحالة ، ولكن نقولون : لا يقاس العلم القديم بالحدث . وطائفة منكم استشعروا إحالة هذا ، فقالوا : إن الله تعالى لا يعلم إلا نفسه ، فهو العاقل ، وهو العقل ، وهو المفهول ، والكل واحد . فلو قال قائل : اتحاد العقل والعاقل والمفهول ، معلوم الاستحالة بالضرورة ، إذ تقدير صانع للعالم لا يعلم صنعه محال بالضرورة . والقديم إذا لم يعلم إلا نفسه ، تعالى عن قولهم وعن قول جميع الزائفين علواً كبيراً ، لم يكن يعلم صنعه البتة ، بل لا تتجاوز الإزاءات هذه المسألة .

قلت : حاصل هذا القول أنهم لم يدعوا خلاف ما أظهروا ، من ضرورة امتناع تراخي المفهول عن فعله مجاناً ، وبغير قياس أداهم إليه ، بل ادعوا ذلك من قبل البرهان ، الذي أداهم إلى حدوث العالم ، كما لم تدع الفلسفة رد الضرورة المعروفة في تعدد العلم والمعلوم ، إلى اتحادهما في حق الباري سبحانه إلا من قبل برهان زعموا أنه أداهم إلى ذلك في حق القديم . وأكثر من ذلك من ادعى من الفلسفة رد الضرورة في أن الصانع يعرف ولا بد مصترعه ، إذ قال في الله سبحانه : إنه لا يعرف إلا ذاته . وهذا القول إذا قوبل هو من جنس مقابلة الفاسد بالفاسد ، وذلك أن كل ما كان معروفاً عرفاً يقيناً وعاماً في جميع الموجودات ، فلا يوجد برهان يناقبه ، وكل ما وجد برهان يناقبه ، فإنما كان مظنوناً به أنه يقين لا أنه كان يقيناً في الحقيقة . فلذلك إن كان من المعروف بنفسه اليقيني تعدد العلم والمعلوم في الشاهد والغائب ، فنحن نقطع أنه لا برهان عند الفلسفة على اتحادهما في حق الباري سبحانه . وأما إن كان القول بتنوع العلم والمعلوم ظنياً فيمكن أن يكون على اتحادهما عند الفلسفة برهان . وكذلك إن كان من المعروف بنفسه أنه لا يتآثر مفعول الفاعل عن فعله ، ويدعي رده إلى الأشورية من قبل أن عندهم في ذلك برهاناً ، فنحن نعلم على القطع أنه ليس عندهم في ذلك برهان .

وهذا أو أمثاله إذا وقع فيه الاختلاف ، فإنما يرجع الأمر فيه إلى اعتباره بالفطرة الفائقة التي لم تنشأ على رأي ولا هوئي إذا سيرته بالعلمات والشروط التي فرق بها بين اليقين والمظنون في كتب المنطق . كما أنه إذا تنازع اثنان في قول ما ، فقال أحدهما : هو موزون . وقال الآخر : ليس بموزون . لم يرجع الحكم فيه إلا إلى الفطرة السليمة التي تدرك الموزون من غير الموزون ، وإلى علم العروض . وكما أن من يدرك الوزن لا يدخل بإدراكه عند إنكار من ينكره .

فكذلك الأمر فيما هو يقين عند المرء لا يخلُ به عند إنكاره. وهذه الأقوال كلها في غاية الوهن والضعف. وقد كان يجب عليه أن لا يشنح كتابه هذا بمثل هذه الأقوال، إن كان قصده فيه إقناع الخواص.

ولما كانت الإلزامات التي أتى بها في هذه المسألة أجنبية وغريبة عن المسألة قال (الغزالى) في أثر هذا:

(قال أبو حامد) بل لا تتجاوز إلزامات هذه المسألة فنقول لهم: بِمَ تنكرون عَلَى خصومكم (الأشاعرة) إِذَا قَالُوا: قَدِمَ الْعَالَمُ مَحَالٌ لَأَنَّهُ يُؤْدِي إِلَى إِثْبَاتِ دُورَاتِ الْفَلَكِ لَا نِهَايَةٌ لِأَعْدَادِهَا، وَلَا حُصْرٌ لِأَحَادِثِهَا، مَعَ أَنَّ لَهَا سَدَاسًا، وَرِبْعًا وَنَصْفًا. . إِلَى قَوْلِهِ: فِيمَرْكُمُ القَوْلُ بِأَنَّهُ لَيْسَ بِشَفْعٍ وَلَا وَتْرٍ كَمَا سَنَصَفْهُ.

وهذا أيضاً معارضة سفسطانية، فإن حاصلها هو أنه كما أنكم تعجزون عن نقض دليلنا في أن العالم محدث، وهو أنه لو كان غير محدث لكان دورات لا شفع ولا وتر. كذلك نعجز عن نقض قولهم إنه إذا كان فاعل لم يزل مستوفياً شروط الفعل، وإنه لا يتأخّر عنه مفعوله. وهذا القول غايته هو إثبات الشك، وتقريره، وهو أحد أغراض السفسطائيين.

وأنت يا هذا الناظر في هذا الكتاب فقد سمعت الأقوال التي قالتها الفلسفه في إثبات أن العالم قديم، في هذا الدليل. والأقوال التي قالتها الأشعرية في مناقضة ذلك. فاسمع أدلة الأشعرية في ذلك، واسمع الأقوال التي قالتها الفلسفه في مناقضة أدلة الأشعرية بما نصه هذا الرجل.

قال أبو حامد:

١٠٠ فنقول: بما تنكرون على خصومكم (الأشاعرة) إِذَا قَالُوا: قَدِمَ الْعَالَمُ مَحَالٌ لَأَنَّهُ يُؤْدِي إِلَى إِثْبَاتِ دُورَاتِ الْفَلَكِ لَا نِهَايَةٌ لِأَعْدَادِهَا، وَلَا حُصْرٌ لِأَحَادِثِهَا، مَعَ أَنَّ لَهَا سَدَاسًا، وَرِبْعًا وَنَصْفًا. فإن تلك الشمس يدور في سنة، وتلك زحل في ثلثين سنة، فتكون دورة زحل، ثلث عشر دورة الشمس. ودورة المشترى نصف سدس دورة الشمس؛ فإنه يدور في الثلث عشرة سنة. ثم إنه كما لا نهاية لأعداد دورات زحل، لا نهاية لأعداد دورات الشمس، مع أنه ثلث عشرة. بل لا نهاية لأدوار تلك الثوابت الذي يدور في ستة وثلاثين ألف سنة مرة واحدة، كما لا نهاية للحركة المشرقة التي للشمس في اليوم والليلة مرة. فلو قال قائل: هذا مما يعلم استحالته ضرورة، فيما إذا تفصلون عن قوله؟ بل لو قال قائل: أعداد هذه الدورات شفع أو وتر، أو شفع ووتر جمِيعاً، أو لا شفع ولا وتر.

فإن قلت: شفع ووتر جمِيعاً، أو لا شفع ولا وتر، فيعلم بطلاه ضرورة. وإن قلت

شفع؛ فالشفع يصير وترًا بواحد، فكيف أعز ما لا نهاية له واحد؟ وإن قلت: وتر، فالوتر يصير بواحد شفعاً فكيف أعوده ذلك الواحد الذي يصير به شفعاً؟ فيلزمكم القول بأنه ليس بشفع ولا وتر.

قلت: حاصل هذا القول إنه إذا توهمت حركتان ذاتاً أدوار بين طرفي زمان واحد ثم توهם جزء ممحض من كل واحد منها بين طرفي زمان واحد، فإن نسبة الجزء من الجزء هي نسبة الكل من الكل.

مثال ذلك: إنه إذا كانت دورة زحل في المدة من الزمان التي تسمى سنة، ثلث عشر دورات الشمس في تلك المدة، فإنه إذا توهمت جملة دورات الشمس إلى جملة دورات زحل مذ وقعت في زمان واحد بعينه، لزم ولا بد أن تكون نسبة جميع أدوار الحركة، من جميع أدوار الحركة الأخرى، هي نسبة الجزء من الجزء.

وأما إذا لم يكن بين الحركتين الكليتين نسبة، لكون كل واحد منها بالقوة أي لا مبدأ لها ولا نهاية، كانت هنالك نسبة بين الأجزاء لكون كل واحد منها بالفعل، فليس يلزم أن يتبع نسبة الكل إلى الكل، نسبة الجزء إلى الجزء، كما وضع القوم فيه دليلاً، لأنه لا توجد نسبة بين عظيمين أو قدررين كل واحد منها يفرض لا نهاية له. فإن القدماء لما كانوا يفترضون مثلاً: جملة حركة الشمس لا مبدأ لها ولا نهاية لها، وكذلك حركة زحل، لم يكن بينهما نسبة أصلاً حتى يلزم من ذلك أن تكون الجملتان متناهيتين كما لزم في الجزئين من الجملة. وهذا بين بنفسه. فهذا القول يوهم أنه إذا كانت نسبة الأجزاء إلى الأجزاء نسبة الأكبر إلى الأقل، فيلزم في الجملتين أن تكون نسبة أحدهما إلى الأخرى، نسبة الأكبر إلى الأقل. وهذا إنما يلزم إذا كانت الجملتان متناهيتين.

وأما إذا لم يكن هنالك نهاية فلا كثرة هنالك ولا قلة. وإذا وضع أن هنالك نسبة، وهي نسبة الكثرة إلى القلة، توهם أنه يلزم عن ذلك محال آخر، وهو أن يكون ما لا نهاية له أعظم مما لا نهاية له. وهذا إنما هو محال إذا أخذ شيطان غير متناهيين بالفعل، لأنه حينئذ توجد النسبة بينهما. وأما إذا أخذ بالقوة، فليس هنالك نسبة. وهذا هو الجواب في هذه المسألة، لا ما جاوب به أبو حامد عن الفلاسفة. وبهذا تتحل جميع الشكوك الواردة لهم في هذا الباب، وأعسرها كلها هو ما جرت به عادتهم أن يقولوا، إنه إذا كانت الحركات الواقعية في الزمن

الماضي، حركات لا نهاية لها، فليس يوجد منها حركة في الزمان الحاضر المشار إليه، إلا وقد انقضت قبلها حركات لا نهاية لها. وهذا صحيح ومعترف به عند الفلاسفة، إن وضعت الحركة المقدمة شرطاً في وجود المتأخرة. وذلك أنه من لزم أن توجد واحدة منها، لزم أن توجد قبلها أسباب لا نهاية لها.

وليس يجوز أجد من الحكماء وجود أسباب لا نهاية لها، كما تجوزه الدهرية. لأنه يلزم عنه وجود مسبب من غير سبب ومحرك من غير محرك.

لكن القوم لما أدهم البرهان إلى أن ه هنا مبدأ محركاً أزلياً ليس لوجوده ابتداء ولا انتهاء . وإن فعله يجب أن يكون غير متراخ عن وجوده، لزم أن لا يكون لفعله مبدأ كالحال في وجوده . وإن كان فعله ممكناً، لا ضرورياً، فلم يكن مبدأ أولاً، فيلزم أن تكون أفعال الفاعل الذي لا مبدأ لوجوده، ليس لها مبدأ، كالحال في وجوده . وإذا كان ذلك كذلك . لزم ضرورة أن لا يكون واحد من أفعاله الأولى شرطاً في وجود الثاني ، لأن كل واحد منها هو غير فاعل بالذات . وكون بعضها قبل بعض هو بالعرض . فجوزوا وجود ما لا نهاية له بالعرض ، لا بالذات . بل لزم أن يكون هذا النوع مما لا نهاية له أمراً ضرورياً تابعاً لوجود مبدأ أول أزلي . وليس ذلك في أمثل الحركات المتتابعة أو المتصلة ، بل في الأشياء التي يظن بها ، أن المعتقد سبب للماضي ، مثل الإنسان الذي يلد إنساناً مثله ، وذلك أن المحدث للإنسان المشار إليه بإنسان آخر يجب أن يترقى إلى فاعل أول قديم لا أول لوجوده ، ولا لإحداثه إنساناً عن إنسان . فيكون كون إنسان عن إنسان آخر ، إلى ما لا نهاية له ، كوناً بالعرض ، والقبلية والبعدية بالذات . وذلك أن الفاعل الذي لا أول لوجوده ، كما لا أول لأفعاله التي يفعلها بلا آلية ، كذلك لا أول للآلية التي يفعل بها أفعاله ، التي لا أول لها ، التي من شأنها أن تكون بالآلية .

فَلِمَّا اعْتَدَ الْمُتَكَلِّمُونَ فِيمَا بِالْعُرْضِ أَنَّهُ بِالذَّاتِ، دَفَعُوا وَجْهَهُ، وَعَسَرَ حَلُّ قَوْلِهِمْ، وَظَنَّوْا أَنَّ دَلِيلَهُمْ ضَرُورِيٌّ. وَهَذَا مِنْ كَلَامِ الْفَلَاسِفَةِ بَيْنَهُمْ. فَإِنَّهُ قَدْ صَرَحَ رَئِيْسُهُمْ الْأَوَّلُ، وَهُوَ أَرْسَطُوهُ، أَنَّهُ لَوْ كَانَتْ لِلْمُحْرَكَةِ حَرْكَةٌ، لَمَّا وَجَدَتْ الْمُحْرَكَةَ. وَأَنَّهُ لَوْ كَانَ لِلأسْطُقْسِ، أَسْطَقَسَ، لَمَّا وَجَدَ الْأَسْطُقْسَ. وَهَذَا التَّحْوِيْمُ مَا لَا نَهَايَةَ لَهُ، لِيْسَ لَهُ عِنْدَهُمْ مِبْدَأً وَلَا مِتْهِيًّا، وَلَذِلِّكَ لَيْسَ يَصْدِقُ عَلَى شَيْءٍ،

منه، أنه قد انقضى، ولا أنه قد دخل في الوجود، ولا في الزمان الماضي. لأن كل ما انقضى فقد ابتدأ، وما لم يبتدئ، فلا ينقضى. وذلك أيضاً في كون المبدأ والنتهاية من المضاف.

ولذلك يلزم من قال: إنه لا نهاية لدورات الفلك في المستقبل أن لا يضع لها مبدأ. لأن ما له مبدأ فله نهاية، وما ليس له نهاية فليس له مبدأ. وكذلك الأمر في الأول والآخر. أعني ما له أول، فله آخر، وما لا أول له فلا آخر له. وما لا آخر له فلا انقضاء لجزء من أجزاءه بالحقيقة. وما لا مبدأ لجزء من أجزاءه بالحقيقة فلا انقضاء له. ولذا إذا سأله المتكلمون الفلسفه: هل انقضت الحركات التي قبل الحركة الحاضرة كان جوابهم: إنها لم تنتهي، لأن من وضعهم أنها لا أول لها، فلا انقضاء لها. فيفهم المتكلمين أن الفلسفه يسلمون بانقضاءها ليس ب صحيح، لأنه لا ينقضي عندهم إلا ما ابتدأ.

فقد تبين لك أنه ليس في الأدلة التي حكها عن المتكلمين في حدوث العالم كفاية في أن تبلغ مرتبة اليقين، وأنها ليست تلحق بمراتب البرهان. ولا الأدلة التي أدخلتها وحکها عن الفلسفه في هذا الكتاب لاحقة بمراتب البرهان. وهذا الذب قصدنا بيانه في هذا الكتاب.

وأما ما أجاب به أبو حامد عن الفلسفه، في كسر دليل كون الحركات السماوية بعضها أسرع من بعض، والرد عليهم، فهذا نصه.

قال أبو حامد:

إنما قيل: محل الغلط في قولكم: إنها جملة مركبة من أحاد. فإن هذه الدورات معروفة، أما الماضي فقد انفرض، وأما المستقبل فلم يوجد بعد. والجملة إشارة إلى موجودات حاضرة، ولا موجود هنالا.

ثم قال (الغزالى) هو في مناقضة هذا:

قلنا: العدد ينقسم إلى الشفيع والوتر ويستحيل أن يخرج عنه، سواء كان المعدود موجوداً بانياً، أو فانياً. فإذا فرضنا عدداً من الأعداد لزماً أن نعتقد أنه لا يحلو من كونه شفعاً أو وترًا. سواء قدرناها موجودة أو معروفة، فإنه إن انعدمت بعد الوجود، لم تتعذر هذه القضية ولا تغيرت.

قلت: هذا القول إنما يصدق فيما له مبدأ ونهاية خارج النفس، أو في

النفس . أعني حكم العقل عليه بالشفع والوتر في حال عدمه ، وفي حال وجوده . وأما ما كان موجوداً بالقوة ، أي ليس له مبدأ ولا نهاية ، فليس يصدق عليه ، لا أنه شفع ، ولا أنه وتر ، ولا أنه انتقض ، ولا دخل في الزمان الماضي ، ولا في المستقبل ، لأن ما في القوة في حكم المعدوم . وهذا هو الذي أراد الفلاسفة بقولهم : إن الدورات التي في الماضي والمستقبل معدومة .

وتحصيل هذه المسألة أن كل ما يتتصف بكونه جملة محدودة ، ذات مبدأ ونهاية ، فإما أن يتتصف بذلك من حيث له مبدأ ونهاية خارج النفس ، وإما أن يتتصف بذلك من حيث هو في النفس ، لا خارج النفس . فأما ما كان منه كلام بالفعل ، ومحدوداً في الماضي ، في النفس وخارج النفس ، فهو ضرورة ، إما زوج وإنما فرد ، وأما ما كان منها جملة غير محدودة خارج النفس ، فإنها تكون محدودة إلا من حيث هي في النفس ، لأن النفس لا تتصور ما هو غير متنه في وجوده ، فتتصف أيضاً من هذه الجهة بأنها زوج أو فرد . وأما من حيث هي خارج النفس ، فليست تتصف لا بكونها زوجاً ، ولا فرداً . وكذلك ما كان منها في الماضي ، ووضع إنه بالقوة خارج النفس ، أي ليس له مبدأ ، فليس يتتف الصفة زوجاً ولا فرداً ، إلا أن يوضع بالفعل ، أعني كونها ذات مبدأ ونهاية .

فكما كان من الحركات ليس لها كل ولا جملة ، أعني ذات مبدأ ونهاية ، إلا من حيث هي في النفس ، كالحال في الزمان والحركة الدورية ، فواجب في طباعها أن لا تكون زوجاً ولا فرداً ، إلا من حيث هي في النفس .

والسبب في هذا الغلط أن الشيء إذا كان في النفس بصفة أوهم أنه لا يوجد خارج النفس بتلك الصفة . ولما لم يكن شيء مما وقع في الماضي يتصور في النفس إلا متناهياً ، ظن أن كل ما وقع في الماضي أن هكذا طباعه خارج النفس . ولما كان ما وقع من ذلك في المستقبل ، تعين على ما لا نهاية فيه التصور بأن يتصور جزءاً بعد جزء ، ظن الملاطون والأشعرية أنه يمكن أن تكون دورات الفلك في المستقبل لا نهاية لها . وهذا كله حكم خيالي لا برهانني . ولذلك كان أضيق لاصله ، وأحفظ لوضعه ومن وضع أن للعالم مبدأ أن يوضع أن له نهاية كما فعل كثير من المتكلمين .

وأما قول أبي حامد بعد هذا:

على أن تقول لهم: إنه لا يستحيل على أصلكم موجودات حاضرة، هي أحاد متغيرة بالوصف، ولا نهاية لها. وهي نفوس الأدميين المفارقة للأبدان بالموت، فهي موجودات لا توصف بالشفع والوتر، فبم تنكرون على من يقول: بطلان هذا يعرف ضرورة، كما ادعتم بطلان تعلق الإرادة القدسية بالإحداث ضرورة، وهذا الرأي في النفوس هو الذي اختاره ابن سينا، ولعله مذهب أرسطر طاليس!

فإنه قول في غاية الركاكة. وحاصله: أنه لا ينبغي أن تنكروا قولنا فيما هو ضروري عندكم أنه غير ضروري، إذ قد تضعون أشياء ممكنته يدعى خصومكم أن امتناعها معلوم بضرورة العقل. أي كما تضعون أشياء ممكنته، وخصومكم يرون أنها ممتنعة، كذلك تضعون أنتم أشياء ضرورية، وخصومكم تدعى أنها ليست بضرورية، وليس تقدرون في هذا كله أن تأتوا بفصل بين الدعويين. وقد تبين في علم المنطق أن مثل هذه هي معاندة خطابية ضعيفة أو سلطانية.

والجواب في هذا، أن يقال: إن الذي يدعى أنه معلوم بالضرورة، هو في نفسه كذلك. والذي تدعون أنتم أن بطلانه معروف بالضرورة، ليس كما تدعونه. وهذا لا سبيل الفصل فيه ببيته إلا بالذوق، كما لو ادعى إنسان في قول ما: إنه موزون، وادعى آخر أنه غير موزون، لكان البيان في ذلك ذوق الفطرة السليمة الفائقة.

واما وضع نفوس من غير هيولي كثيرة بالعدد فغير معروف من مذهب القوم (الفلسفه)، لأن سبب الكثرة العددية هي المادة عندهم. وسبب الانفاق في الكثرة العددية هي الصورة. وإنما أن توجد أشياء كثيرة بالعدد، واحدة بالصورة، بغير مادة فمحال. وذلك لأنه لا يتميز شخص عن شخص بوصف من الأوصاف إلا بالعرض، إذ قد كان يوجد مشاركاً له في ذلك الوصف غيره. وإنما يفترق الشخص من الشخص من قبل المادة.

وأيضاً فامتناع ما لا نهاية له على ما هو موجود بالفعل، أصل معروف من مذهب القوم (الفلسفه) سواء كان أجساماً أو غير أجسام. ولا نعرف أحداً فرق بين ما له وضع، وما ليس له وضع في هذا المعنى إلا ابن سينا فقط. وأما سائر الناس فلا أعلم أحداً منهم قال هذا القول، ولا يلائم أصلاً من أصولهم. فهي

خرافة، لأن القوم ينكرون وجود ما لا نهاية له بالفعل، سواء كان جسمًا، أو غير جسم، لأنه يلزم عنه أن يكون ما لا نهاية له أكثر مما لا نهاية له. ولعل ابن سينا إنما قصد به إقناع الجمهور فيما اعتادوا سماعه من أمر النفس، لكنه قول قليل الإقناع، فإنه لو وجدت أشياء بالفعل لا نهاية لها، لكان الجزء مثل الكل. أعني إذا قسم ما لا نهاية له على جزأين. مثال ذلك: أنه لو وجد خط أو عدد، لا نهاية له بالفعل من طرفيه، ثم قسم بقسمين لكان كل واحد من قسميه لا نهاية له بالفعل. والكل لا نهاية له بالفعل. فكان يكون الكل والجزء لا نهاية لكل واحد منها بالفعل، وذلك مستحيل. وهذا كله إنما يلزم إذا وضع ما لا نهاية له بالفعل لا بالقوة.

قال أبو حامد:

فإن قيل: فالصحيح رأي أفلاطون وهو أن النفس قديمة، وهي واحدة، وإنما تنقسم في الأبدان، فإذا فارقتها عادت إلى أصلها واتحدت.

قلنا: فهذا أقبح وأشنع، وأولى بان يعتقد مخالفًا لضرورة العقل، فإنما تقول: نفس زيد عين نفس عمرو، أو غيره. فإن كان عينه، فهو باطل بالضرورة؛ فإن كل واحد يشعر بنفسه ويعلم أنه ليس نفس غيره. ولو كان هو عينه لتساوى في العلوم التي هي صفات ذاتية للنفوس، داخلة مع النفوس في كل إضافة.

فإن قلتم: إنه عينه، وإنما انقسم بالتعلق بالأبدان.

قلنا: وانقسام الواحد الذي ليس له عظم في الحجم وكمية مقدارية، محال بضرورة العقل، فكيف يصير الواحد اثنين، بل أثنتين يعود ويشير واحداً. بل هذا يعقل فيما له عظم وكمية، كماء البحر، ينقسم بالجداول والأنهار ثم يعود إلى البحر. فاما ما لا كمية له، فكيف ينقسم؟ والقصد من هذا كله أن نبين أنهم لم يعجزوا خصومهم عن معتقدهم في تعلق الإرادة القديمة بالإحداث إلا بدمعوى الضرورة في امتناع ذلك، وأنهم لا ينفصلون عن يدعى الضرورة عليهم في هذه الأمور على خلاف معتقدهم وهذا لا مخرج عنه.

قلت: أما زيد فهو عمرو بالعدد، وهو عمرو واحد بالصورة، وهي النفس. فلو كانت نفس زيد مثلاً غير نفس عمرو بالعدد، مثل ما هو زيد غير عمرو بالعدد، وكانت نفس زيد، ونفس عمرو اثنين بالعدد واحداً بالصورة، فكان يكون للنفس نفس. فإذا اضطر أن تكون نفس زيد، ونفس عمرو، واحدة بالصورة. والواحد بالصورة إنما تلحقه الكثرة العددية أعني القسمة من قبل المواد. فإن كانت النفس ليست تهلك، إذا هلك البدن، أو كان فيها شيء بهذه

الصفة، فواجب إذا فارقت الأبدان أن تكون واحدة بالعدد. وهذا العلم لا سبيل إلى إفشاءه في هذا الموضوع.

والقول الذي استعمل في إبطال مذهب أقلاطون هو سفيطائي. وذلك أن حاصله هو أن نفس زيد، إما أن تكون هي عين نفس عمرو وإما أن تكون غيرها. لكنها ليست هي عين نفس عمرو، فهي غيرها. فإن الغير اسم مشترك. وكذلك الهوهو يقال على عدة ما يقال عليه الغير. فنفس زيد وعمرو هي واحدة من جهة، كثيرة من جهة. كذلك قلت: واحدة من جهة الصورة، كثيرة من جهة الحامل لها.

وأما قوله: إنه لا يتصور انقسام إلا فيما له كمية، فقول كاذب. وذلك أن هذا صادق فيما ينقسم بالذات، وليس صادقاً فيما ينقسم بالعرض، أعني ما ينقسم من قبل كونه في منقسم بالذات. فالمنقسم بالذات هو الجسم مثلاً، والمنقسم بالعرض هو مثل انقسام البياض الذي في الأجسام بانقسام الأجسام. وكذلك الصور هي منقسمة بالعرض، أي بانقسام محلها. والنفس أشبه شيء بالضوء ينقسم بانقسام الأجسام المضيئة، ثم يتعدد عند انتفاء الأجسام. وكذلك الأمر في النفس مع الأبدان. فإذا تناه بمثل هذه الأقاويل السفيطائية قبيح، فإنه يظن به أنه من لا يذهب عليه ذلك. وإنما أراد بذلك مداهنة أهل زمانه. وهو بعيد من خلق الفاسدين لظهور الحق. ولعل الرجل معنور بحسب وقته ومكانه، فإن هذا الرجل امتحن في كتبه. ولكون هذه الأقاويل ليست بمفيدة نوعاً من أنواع اليقين قال:

والمحصود من هذا كله أن نبين (الغزالى) أنهم لم يعجزوا عن خصومهم عن معتقدهم في تعلق الإرادة القديمة بالإحداث إلا بدعوى الضرورة. فإنهم لا ينفصلون عن يدعى الضرورة عليهم في هذه الأمور على خلاف معتقدهم، وهذا لا مخرج عنه.

قلت: أما من ادعى فيما هو معروف بنفسه أنه بحالة ما، أنه بخلاف تلك الحالة، فليس يوجد قول ينفصل به عنه، لأن كل قول إنما يبين بأمور معروفة يستوي في الإقرار بها الخصم. فإذا ادعى الخصم في كل قول خلاف ما يضعه مخاصمه، لم يكن للخصم سبيل إلى مناظرته. لكن من هذه صفتة فهو خارج عن الإنسانية وهؤلاء هم الذين يجب تأديبهم. وأما من ادعى في

المعروف بنفسه أنه غير معروف بنفسه لموضع شبهة دخلت عليه، فهذا له دواء، وهو حل تلك الشبهة. وأما من لم يعترف بالمعروف بنفسه، لأن ناقص الفطرة، فهذا لا سبيل إلى إفهامه شيئاً، ولا معنى لتأديبه أيضاً، فإنه مثل من كلف الأعمى أن يعترف بتصور الألوان أو وجودها.

قال أبو حامد متحججاً على الفلسفه:

فإن قيل: هذا ينقلب عليكم في أن الله تعالى قبل خلق العالم، كان قادرًا على الخلق بقدر سنة أو سنتين، ولا نهاية لقدرته. فكانه صبر ولم يخلق، ثم خلق. ومدة الترك هي متناهية أو غير متناهية. فإن قلتم متناهية، صار وجود الباري متناهياً، وإن قلتم: غير متناهية، فقد انقضى مدة فيها إمكانات لا نهاية لأعدادها. فقلنا: المدة والزمان مخلوقان عندنا. وسنتين حقيقة الجواب عن هذا في الانفصال عن دليلهم الثاني،

قلت: أكثر من يقول بحدوث العالم، يقول بحدوث الزمان معه، فلذلك كان قوله: إن مدة الترك لا تخلو أن تكون متناهية أو غير متناهية، قولًا غير صحيح. فإن ما لا ابتداء له لا ينقضي ولا يتنهى أيضًا فإن الخصم لا يسلم أن للترك مدة. وإنما الذي يلزمهم أن يقال لهم: حدوث الزمان هل كان يمكن فيه أن يكون طرفه الذي هو مبدؤه، أبعد من الآن الذي نحن فيه، أو ليس يمكن ذلك. فإن قالوا: ليس يمكن ذلك، فقد جعلوا مقداراً محدوداً، لا يقدر الصانع أكثر منه، وهذا شبيع ومستحيل عندهم. وإن قالوا: إنه يمكن أن يكون طرفه أبعد من الآن، من الطرف المخلوق، قيل: وهل يمكن في ذلك الطرف الثاني أن يكون طرفًا أبعد منه؟.

فإن قالوا: نعم ولا بد لهم من ذلك، قيل: فههنا إمكان حدوث مقادير من الزمان لا نهاية لها، ويلزمكم أن يكون انقضاؤها على قولكم في الدورات شرطاً في حدوث المقدار الزمانى الموجود فيها.

وإن قلتم: إن ما لا نهاية له لا ينقضي، فما الزمت خصومكم في الدورات ألمكم في إمكان مقادير الأزمة الحادثة.

فإن قيل: إن الفرق بينهما أن تلك الإمكانيات غير المتناهية هي لمقادير لم تخرج إلى الفعل، وإمكانات الدورات التي لا نهاية لها، قد خرجت إلى الفعل.

قيل: إمكانات الأشياء هي من الأمور الالزمه للأشياء، سواء كانت متقدمة

على الأشياء، أو مع الأشياء، على ما يرى ذلك قوم. فهي ضرورة بعدد الأشياء. فإن كان يستحيل قبل وجود الدورة الحاضرة، وجود دورات لا نهاية لها يستحيل وجود إمكانات دورات لا نهاية لها. إلا أن لقائل أن يقول: إن الزمان محدود المقدار، أعني زمان العالم، فليس يمكن وجود زمان أكبر منه، ولا أصغر، كما يقول قوم في مقدار العالم. وكذلك، أمثال هذه الأقاويل ليست برهانية، ولكن كان الأحفظ لمن يضع العالم محدثاً أن يضع الزمان محدود المقدار، ولا يضع الإمكان متقدماً على الممكن، وأن يضع العظم كذلك متناهياً، لكن العظم له كل، والزمان ليس له كل.

قال أبو حامد حاكياً عن الفلسفه، لما أنكروا على خصومهم أن يكون من المعارف الأولى تراخي فعل القديم عن القديم بنوع من الاستدلال لهم على هذه القضية.

فإن قيل: فيهم ننكرون على من يترك دعوى المقدرة، وبدل عليه من وجه آخر، إلى قوله: وإن فلا يتصور تمييز الشيء عن مثله بحال.

حاصل ما حكى هو عن الفلسفه في هذا الفصل، في الاستدلال على أنه لا يمكن أن يوجد حدث عن فاعل أزلي: أنه ليس يمكن أن يكون هنالك إرادة. وهذا العناو إنما تأثر لهم (الفلسفه) بأن قيلوا من خصومهم أن المقابلات كلها متماثلة بالإضافة إلى الإرادة القديمة. ما كان منها في الزمان، مثل المتقدم والمتاخر. وما كان منها موجوداً في الكيفية المتضادة، مثل البياض والسوداد. وكذلك العدم والوجود بما عندهم متماثلان بالإضافة إلى الإرادة الأزلية. فلما سلموا هذه المقدمة من خصومهم، وإن كانوا لا يعترفون بها قالوا لهم:

إن من شأن الإرادة أن لا ترجع فعل أحد الممثلين على الثاني إلا بمخصص وعلة توجد في أحد الممثلين، ولا توجد في الثاني، وإن وقع أحد الممثلين عنها بالاتفاق. فكان الفلسفه سلموا لهم في هذا القول أنه لو وجد للأزلي إرادة، لامكن أن يصدر حدث عن قديم. فلما عجز المتكلمون عن الجواب، لجأوا إلى أن قالوا: إن الإرادة القديمة صفة من شأنها أن تمييز الشيء، عن مثله من غير أن يكون هنالك مخصص يرجح فعل أحد الممثلين على صاحبه. كما أن الحرارة صفة من شأنها أن تسخن. والعلم صفة من شأنها أن

تحيط بالمعلوم. فقال لهم خصومهم من الفلاسفة: هذا محل لا يتصور وقوعه، لأن المتماثلين عند المريد على السواء، لا يتعلّق فعله بأحدهما دون الثاني، إلا من جهة ما هما غير متماثلين، أعني من جهة ما في أحدهما من صفة ليست في الثاني. وأما إذا كانا متماثلين من جميع الوجه، ولم يكن هنالك مخصوص أصلاً، كانت الإرادة تتعلق بهما على السواء. وإذا كان تعلقاً بهما على السواء، وهي سبب الفعل، فليس تعلق الفعل بأحدهما أولى من تعلقه بالثاني. فاما أن يتعلّق بالفعليين المتضادين معاً، وأما أن يتعلّق ولا بواحد منها، وكلا الأمرين مستحيل.

ففي القول الأول كأنهم سلموا لهم أن الأشياء كلها متماثلة بالإضافة إلى الفاعل الأول، وأزموهم أن يكون هنالك مخصوص أقدم منه، وذلك محل. فلما جاويتهم بأن الإرادة صفة من شأنها تمييز المثل عن مثله، بما هو مثل، عاندوهم بأن هذا غير مفهوم ولا معقول من معنى الإرادة. فكأنهم ناكروهم في الأصل الذي كانوا سلموا.

هذا هو حاصل ما احتوى عليه الفصل، وهو نقل الكلام من المسألة الأولى، إلى الكلام في الإرادة، والتغلق فعل سفسطائي.

قال أبو حامد مجبياً عن المتكلمين في إثبات الإرادة:

### ﴿ والاعتراض من وجهين: ﴾

أحدهما: أن قولكم: إن هذا لا يتصور، عرفتكمه ضرورة أو نظراً؟ ولا يمكن دعوى واحد منها، وتمثل لكم بإرادتنا مقاييس فاسدة، تضاهي المقاييس في العلم، وعلم الله يفارق علمنا في أمور قررتها، فلم تبعد المفارقة في الإرادة بل هو كثغول القائل: ذات موجودة لا خارج العالم ولا داخله، ولا متصلة ولا منفصلة لا يعقل لأنها لا تعقله في حفنا. قبل هذا عمل توعشك، ولما دليل العقل فقد ساق العقلاء إلى التصديق بذلك، فبم تنكرون على من يقول: دليل العقل ساق إلى إثبات صفة الله تعالى من شأنها تمييز الشيء عن مثله؟ فإن لم يطابقها اسم الإرادة فلتسم باسم آخر، فلا مشاحة في الأسماء، وإنما أطلقناها نحن ياذن الشرع، ولا فالإرادة موضوعة في اللغة لتعيين ما فيه غرض، ولا غرض في حق الله، وإنما المقصود المعنى دون اللفظ.

على أنه في حفنا لا نسلم أن ذلك غير متصور، فإننا نفرض تمرتين متساوين بين يدي السوق إليهما، العاجز عن تناولهما جميعاً، فإنه يأخذ إحداهما لا محالة بصفة شأنها تخصيص الشيء عن مثله. وكل ما ذكرناه من المخصصات من الحسن أو القرب أو تيسر

الأخذ، فإننا نقدر على فرض انتفائه، ويفقى إمكان الأخذ. فائتم بين أمرین: إما أن تقولوا: إنه لا يتصور التساوى بالإضافة إلى أغراضه فقط، وهو حماقة وفرضه ممکن. وإما أن تقولوا: التساوى إذا فرض بقى الرجل المتشوق أبداً متخيلاً ينظر إليهما، فلا يأخذ إحداثاً بمجرد الإرادة والاختيار المتفك عن الغرض، وهو أيضاً محال يعلم بطلاقة ضرورة. فإذاً لا بد لكل ناظر، شاهداً أو غائباً في تحقيق الفعل الاختياري من إثبات صفة شأنها تحصيص الشيء عن مثله.

قلت: حاصل هذه المعاندة ينحصر في وجهين:

أحدهما: أنه يسلم أن الإرادة التي في الشاهد هي التي يستحيل عليها أن تميز الشيء عن مثله، بما هو مثل. وأن دليل العقل قد اضطر إلى وجود صفة هذا شأنها في الفاعل الأول وما يظن من أنه ليس ممكناً وجود صفة بهذه الحال، فهو مثل ما يظن أنه ليس هنا موجود هو لا داخل العالم ولا خارجه. وعلى هذا تكون الإرادة الموصوف بها الفاعل سبحانه. وإرادة الإنسان مقوله باشتراك الإسم كالحال في اسم العلم، وغير ذلك من الصفات التي وجودها في الأزلي غير وجودها في المحدث وإنما نسميها إرادة بالشرع.

وظاهر أن أقصى مراتب هذا العناد أنه جدلني. لأن البرهان الذي أدعى إلى إثبات صفة بهذه الحال، أعني أن تحصيص المثل بالإيجاد، عن مثله، إنما هو وضع المرادات متماثلة، ولبت متماثلة، بل هي مقابلة، إذ جميع المقابلات كلها راجعة إلى الوجود والعدم، وهذا في غاية التقابل الذي هو نقىض التماثل. فوضعهم أن الأشياء التي تتعلق بها الإرادة متماثلة، وضع كاذب، وسيأتي القول فيه بعد.

فإن قالوا: إنما قلنا: إنها متماثلة بالإضافة إلى المرید الأول إذ كان متقدساً عن الأغراض، والأغراض هي التي تحصيص الشيء بالفعل عن مثله. قلنا: أما الأغراض التي حصل لها مما تكمل به ذات المرید، مثل أغراضنا نحن التي من قبلها تتعلق إرادتنا بالأشياء، فهي مستحيلة على الله سبحانه، لأن الإرادة التي هذا شأنها هي شوق إلى التمام عند وجود النقصان في ذات المرید. وأما الأغراض التي هي لذات المراد لا لأن المراد يحصل منه للمرید شيء لم يكن له، بل إنما يحصل ذلك للمراد فقط، كإخراج الشيء من العدم إلى الوجود، فإنه لا شك في أن الوجود أفضل له من العدم، أعني للشيء المخرج.

وهذه هي حال الإرادة الأولى مع الموجودات، فإنها إنما تختار لها أبداً أفضل المترابطين، وذلك بالذات وأولاً. فهذا هو أحد صفاتي المعاندة التي تضمنها هذا القول.

وأما المعاندة الثانية فإنه لم يسلم إنفاء هذه الصفة. عن الإرادة التي في الشاهد، ورغم أن يثبت أنه يوجد لنا في الأشياء المتماثلة إرادة تميز الشيء عن مثله. وضرب لذلك مثالاً: مثل أن نفرض بين يدي رجل تمرتين متماثلتين من جميع الوجوه، ونقدر أن لا يمكن أن يأخذهما معاً، ونقدر أنه ليس يتصور له في واحد منها مرجع، فإنه ولا بد سيميز إحداهما بالأخر.

وهذا تغليط شيء بهذه الصفة، ووضع مريد دعته الحاجة إلى أكل التمر، أو أخذه، فإن أخذه إحدى التمرتين في هذه الحال ليس تميز المثل عن مثله، وإنما هو إقامة المثل بدل مثله، فأي منهما أخذ بلغ مراده وتم له غرضه. فإن إرادته إنما تعلقت بتميز أخذ إحداهما عن الترك المطلق لا بأخذ أحدهما وتميزه عن ترك الأخرى. أعني، إذا فرضت الأغراض فيما متساوية، فإنه لا يؤثر أخذ إحداهما على الثانية. وإنما يؤثر أخذ واحدة منها أيتها أتفق، ويرجحه على ترك الآخر. وهذا بين بنفسه، فإن تميز إحداهما عن الثانية هو ترجح إحداهما على الثانية. ولا يمكن أن يترجح أحد المثلين على صاحبه بما هو مثلك، وإن كانوا في وجودهما، من حيث هما شخصان، ليسا متماثلين. لأن كل شخصين يغایر أحدهما الثاني، بصفة خاصة به. فإن فرضنا الإرادة تعلقت بالمعنى الخاص من أحدهما، تصور وقوع الإرادة بأحدهما دون الثاني، لأن الغيرية موجودة فيما. فإذا لم تتعلق الإرادة بالمتماثلين من جهة ما هما متماثلين. فهذا هو معنى ما ذكره من الوجه الأول في الاعتراض.

ثم ذكر أبو حامد الوجه الثاني من الاعتراض على قولهم: إنه لا يوجد صفة تميز أحد المثلين عن صاحبه فقال:

والوجه الثاني في الاعتراض هو أنا نقول:

أنت في منذهبكم ما استثنتم عن تخصيص الشيء عن مثله، فإن العالم وجده عن سبيه الموجب له على هيئات مخصوصة تمثل نفاثتها، فلم يحصل ببعض الوجوه؟ واستحاللة تميز الشيء عن مثله في الفعل أو في اللزوم بالطبع أو بالضرورة لا تختلف. إلى قوله: صار ثبوت الوضع به أولى من تبدل الوضع متساوية، وهذا لا مخرج منه.

قلت: محصل هذا القول، أن الفلسفه يلزمهم أن يعترفوا بأن هنالك صفة في الفاعل للعالم تخصيص الشيء عن مثله. وذلك أنه يظهر أن العالم ممكّن أن يكون بشكل غير هذا الشكل، وبكمية غير هذه الكمية، لأنه يمكن أن يكون أكبر مما هو عليه، أو أصغر، وإذا ذلك كذلك، فهي متماثلة في اقتضاء وجوده.

فإن قالت الفلسفه: إن العالم إنما ممكّن أن يكون بشكله المخصوص وكمية أجسامه المخصوصة، وعدد المخصوص. وإن هذا التماثل إنما يتصور في أوقات الحدوث، فإنه ليس هنالك وقت كان حدوث العالم فيه أولى من غيره.

قيل لهم: قد كان يمكنكم أن تجاوبوا عن هذا بأن خلق العالم وقع في الوقت الأصلح.

ولكن نريهم شيئاً متماثلين، ليس يمكن الفلسفه أن يدعوا بينهما خلافاً. أحدهما: تخصيص جهة الحركة التي للأفلاك. والثاني: تخصيص موضع القطبين من الأفلاك. فإن كل نقطتين مقابلتين فرضنا في الخط الواسط من أحدهما إلى الثاني بمركز الكرة فإنه يمكن أن يكونا قطبين. فتخصيص نقطتين عن سائر النقط التي تصلح أن تكون قطبًا للكرة الواحدة بعينها عن سائر النقط التي في تلك الكرة، لا يكون إلا عن صفة مخصوصة لأحد المتماثلين.

فإن قالوا: إنه ليس يصلح أن يكون كل موضع من الكرة محلًا للقطبين. قلنا لهم: يلزمكم على هذا الأصل أن لا تكون متشابهة الأجزاء. وقد قلتم في غير ما موضع: إنه بسيط، وإن لموضع هذا كان له شكل بسيط، وهو الكري. وأيضاً فإن أدعوا أن فيه مواضع غير متشابهة فقد يقال لهم: من أي جهة صارت غير متشابهة بالطبع؟ هل من جهة أنها جسم؟ أو من جهة أنها جسم سماوي؟ ولا يصح عدم التشابه من هاتين الجهتين. وإذا كان هذا هكذا، فكما يستقيم لهم قولهم: إن الأوقات في حدوث العالم متماثلة، كذلك يستقيم لخصوصهم أن جميع أجزاء الفلك في كونها أقطاباً متساوية لا يظهر أن ذلك يختص منها بوضع دون وضع، ولا بموضع ثبوت دون موضع.

فهذا هو تلخيص هذا العناد، وهو خطابي، وذلك أن كثيراً من الأمور

التي ترى بالبرهان أنها ضرورية، هي في بادئ الرأي ممكناً.

والجواب عند الفلاسفة أنهم يزعمون أن البرهان قام عندهم على أن العالم مؤلف من خمسة أجسام: جسم لا ثقل ولا خفيف، وهو الجسم السماوي الكري المتحرك دوراً. وأربعة أجسام: اثنان منها: أحدهما: ثقيل بإطلاق وهي الأرض التي هي مركز كرة الجسم المستدير، والأخر: خفيف بإطلاق، وهي النار التي هي في منقر الفلك المستدير. وأن الذي يلي الأرض هو الماء، وهو ثقيل بالإضافة إلى الهواء، خفيف بالإضافة إلى الأرض. ثم يلي الماء الهواء، وهو خفيف بالإضافة إلى الماء، وثقيل بالإضافة إلى النار. وأن سبب استيصال الأرض للثقل المطلق هو كونها في غاية البعد عن الحركة الدائرة. ولذلك كانت هي المركز الثابت. وأن السبب في الخفة للنار بإطلاق هو أنها في غاية القرب من الحركة المستديرة. وأن الذي بينهما من الأجسام إنما يوجد فيه الأمران جميعاً:

أعني التقل والخفة، لكونهما في الوسط بين الطرفين.

أعني الموضع الأبعد والأقرب. وأنه لو لا الجسم المستدير، لم يكن هنالك لا ثقل ولا خفيف بالطبع، ولا فوق ولا أسفل بالطبع لا بإطلاق ولا بالإضافة. ولا كانت مختلفة بالطبع، حتى تكون الأرض مثلاً من شأنها أن تتحرك إلى موضع مخصوص.

والنار من شأنها أيضاً أن تتحرك إلى موضع آخر. وكذلك ما بينهما (الأرض والنار) من الأجسام، وأن العالم إنما ينتمي من جهة الجسم الكري. وذلك أن الجسم الكري متنه بذاته وطبعه. إذ يحيط به سطح واحد مستدير. وأما الأجسام المستقيمة فليست متاهية بذاتها، إذ كان يمكن فيها الزيادة والتقصان. وإنما هي متاهية لأنها في وسط الجسم الذي لا يمكن فيه زيادة ولا تقصان. ولذلك كان متاهياً بذاته وأنه لما كان هذا، لم يصح أن يكون الجرم المحيط بالعالم إلا كريّاً. وإلا فكانت الأجسام يجب أن تنتهي: أما إلى أجسام آخر ويمر ذلك إلى غير نهاية. وأما أن تنتهي إلى الخلاء، وقد تبين إمكان الأمرين.

فمن تصور هذا علم أن كل عالم يفرض، لا يمكن أن يكون إلا من هذه

الأجسام.. وأن الأجسام لا تخلو أن تكون:

إما مستديرة، فتكون لا ثقلة ولا خفيفة، أعني: إما ناراً وإما أرضاً وإما ما بينهما. وأن هذه لا تكون إلا مستديرة، أو في محيط مستدير، لأن كل جسم:

- إما أن يكون متحركاً من الوسط.

- أو إلى الوسط.

- وإما حول الوسط.

وأن من تحركات الأجرام امتنعت الأجسام وكان منها جميع الكائنات المتضادة. وأن هذه الأجسام الأربعية المتضادة لا تزال من أجل هذه الحركات في كون دائم وفساد دائم، أعني في أجزائها. وأنه لو تعطلت حركة من هذه الحركات لفسد هذا النظام والترتيب. إذ كان ظاهراً أن هذا النظام يجب أن يكون تابعاً للعدد الموجود من هذه الحركات، وأنه لو كانت أقل، أو أكثر، لا يختل هذا النظام، أو كان نظاماً آخر. وأن عدد هذه الحركات إما على طريق الضرورة في وجود ما هبنا، وإما على طريق الأفضل.

وهذا كله، فلا تطبع هنا في تبيه برهان، فإن كنت من أهل البرهان فأنظره في موضعه.

واسمع هنا أقواليل هي أقمع من أقواليل هؤلاء، فإنها وإن لم تندك اليقين فإنها تندك غلة ظن، تحررك إلى وقوع اليقين بالنظر في العلوم. وذلك أن تتوهم أن كل كرة من الأكير السماوية فهي حبة من قبل أنها ذات أجسام محدودة المقدار والشكل، وأنها متحركة بذاتها من جهات محدودة، لا من أي جهة اتفقت. وكل ما هذا صفت فهو حي ضرورة. أعني أنه إذا رأينا جسماً محدود الكيفية والكمية يتحرك في المكان من قبل ذاته، من جهة محدودة منه، لا من قبل شيء خارج عنه، ولا من أي جهة اتفقت من جهاته. وأنه يتحرك معها إلى وجهتين متقابلتين قطعنا أنه حيوان.

وإنما قلنا: لا من قبل شيء خارج، لأن الحديد يتحرك إلى حجر المغناطيس، إذا حضره حجر المغناطيس من خارج. وأيضاً فهو يتوجه إليه من أي جهة اتفقت. وإذا صبح هذا، فالاجسام السماوية فيها مواضع، هي أقطاب بالطبع، لا يصح أن تكون الأقطاب منها في غير ذلك الموضع. كما أن

الحيوانات التي هنا لها أعضاء مخصوصة، في مواضع مخصوصة من أجسامها، لأفعال مخصوصة، لا يصح أن تكون في مواضع آخر منها مثل أعضاء الحركة، فإنها في مواضع محددة من الحيوانات.

والأقطاب هي من الحيوان الكري الشكل بمتزلة هذه الأعضاء، أعني أنها أعضاء الحركات. ولا فرق بين الحيوان الكري الشكل في ذلك، والغير كري. إلا أن هذه الأعضاء تختلف في الحيوان الغير كري بالشكل والقوة. وهي في الحيوان الكري تختلف بالقوة فقط، ولذلك ظن بها في بادئ الرأي أنها لا تختلف، وأنه يمكن أن يكون القطبان في فلك أي نقطتين اتفقت.

فكما لو قال قائل: إن هذه الحركة، في هذا النوع من الحيوان، أعني الذي هنا يجوز أن تكون فيه في أي موضع اتفق منه، وأن تكون منه في الموضع الذي هي فيه، نوع آخر من الحيوان، لكان أهلاً أن يضحك به لأنها إنما حصلت في ككل حيوان في الموضع الأدق لطبع ذلك الحيوان، أو في الموضع الذي لا يمكن غيره في حركة ذلك الحيوان. كذلك الأمر في إختلاف الأجرام السماوية في مواضع الأقطاب منها. وذلك أنها ليست الأجرام السماوية واحدة بال النوع كثيرة بالعدد، بل هي كثيرة بال النوع، كأشخاص الحيوانات المختلفة، وإن كان ليس يوجد إلا شخص واحد من النوع فقط.

قلت: وهذا الجواب يعني هو الذي يقال في جواب لم كانت السموات تتحرك إلى جهات مختلفة؟ وذلك أن من جهة أنها حيوانات لزم أن تتحرك من جهات محدودة، كالحال في اليمين، والشمال، والأمام والخلف التي هي جهات محدودة بالحركات للحيوانات إلا أنها في الحيوانات المختلفة مختلفة بالشكل والقوة، وهي في الأجسام السماوية مختلفة بالقوة. ولهذا ما يرى أرسطرو أن للسماء يميناً وشمالاً وأماماً، وخلفاً، وفوقاً وأسفل. فإختلاف الأجرام السماوية في جهات الحركات هو لاختلافها في النوع، وهو شيء يخصها، أعني أنها تختلف أنواعها باختلاف جهات حركاتها. فنفهم الجرم السماوي الأول حيواناً واحداً يعني، إفتضلي له طبعه. إما من جهة الضرورة، أو من جهة الأفضل، أن يتحرك بجميع أجزاءه حركة واحدة من المشرق إلى المغرب. وسائل الأفلاك إقتضت لها طبيعتها أن تتحرك بخلاف هذه الحركة، وأن الجهة التي اقتضتها طبيعة جرم الكل هي أفضل الجهات؛ تكون هذا الجرم هو أفضل

الأجرام. والأفضل في المتردّيات واجب أن يكون له الجهة الأفضل.

وهذا كله بين هنا بهذا التحو من الإقناع، وهو بين في موضعه ببرهان.

وهو ظاهر قوله تعالى:

﴿لا تبديل لكلمات الله﴾.

﴿لا تبديل لخلق الله﴾.

وإن كنت تحب أن تكون من أهل البرهان فعليك التماسه في موضعه.

وإنت لا يعسر عليك إذا فهمت هذا، فهم خلل الحجج التي احتاج بها أبو حامد هنا في تماثل الحركتين المختلفتين بالإضافة إلى جرم جرم من الأجرام السماوية. وبالإضافة إلى ما هنا، فإنه يخلي في بادئ الرأي أن الحركة الشرقية يمكن أن تكون لغير الفلك الأول. وأنه يمكن أن يكون له الحركة المغاربية. وهذا كما قلنا هو مثل من أن جهة الحركة في السرطان يمكن أن تكون جهة الحركة في الإنسان. وإنما يعرض هذا الظن في الإنسان والسرطان، لموضع اختلاف الشكل فيما. وعرض هذا في الأجراء السماوية لموضع اتفاق الشكل.

ومن نظر إلى مصنع من المصنوعات لم تتبين له حكمته، إذا لم تتبين له الحكمة المقصودة بذلك المصنوع، والغاية المقصودة منه. وإذا لم يقف أصلاً على حكمته، أمكن أن يظن أنه ممكن أن يوجد ذلك المصنوع وتلك الحكمة، وهو بأي شكل اتفق، وبأي كمية اتفقت، وبأي وضع اتفق لأجزائه، وبأي تركيب اتفق. وهذا يعني هو الذي اتفق للمتكلمين مع الجرم السماوي. وهذه كلها ظنون في بادئ الرأي. وكما أن من يظن هذه الظنون في المصنوعات، هو جاهل بالمصنوعات وبالصانع، وإنما عنده فيها ظنون غير صادقة، كذلك الأمر في المخلوقات.

فتبيّن هذا الأصل، ولا تعجل وتحكم على مخلوقات الله تعالى سبحانه

ببادئ الرأي، فتكون من الذين قال فيهم سبحانه:

﴿قل هل أتَبْتَكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا، الَّذِينَ ضَلَّ سَعِيهِمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا

وَهُمْ يَحْسِبُونَ أَنَّهُمْ يَحْسِنُونَ صَنْعًا﴾.

جعلنا الله تعالى من أهل البصائر، وكشف عننا حجب الجهالة، إنه منعم  
كريم.

والإطلاع على الأفعال الخاصة بالأجرام السماوية هو الإطلاع على  
ملكتها الذي اطلع عليه إبراهيم عليه السلام، حيث يقول سبحانه:  
﴿وكذلك ثریٰ إبراهیم ملکوت السموات والأرض ولیکون من  
الموقین﴾.

ولتنتقل هنا قول أبي حامد في الحركات وهو هذا.

قال أبو حامد:

أولاً الإلزام الثاني تعيين جهة حركة الأفلاك، بعضها من المشرق إلى المغرب،  
وبعضها بالعكس إلى قوله: كان لخصومهم دعوى الاختلاف في الأحوال والهياكل.

قلت: وأنت فلن يخفى عليك الإيقاع في هذا القول مما تقدم  
والجواب عنه. وأن هذا كله من فعل من لم يفهم تلك الطبائع الشريفة،  
والأفعال المحكمة التي كونت من أجلها، وشبه علم الله تعالى بعلم الإنسان  
الجاهل.

وقوله:

«فإن قالوا: الجنان مقابلتان متضادتان فكيف يتساويان. قلنا: هذا كقول القائل:  
المتقدم والمتاخر في وجود العالم بتضادان، فكيف يدعى تشابههما؟ ولكن الذين زعموا أنه  
يعلم تشابه الأوقات المختلفة بالنسبة إلى إمكان الوجود، وإلى كل مصلحة يتصور فرضها في  
الوجود. وكذلك يعلم تساوي الأحيان والأوضاع والأمكن والجهات، بالنسبة إلى  
المصلحة».

هو قول ظاهر البطلان في نفسه. فإنه إن سُلم أن إمكان وجود الإنسان  
وعدمه هو على السواء في المادة التي خلق منها الإنسان. وأن ذلك دليل على  
وجود مرجع فاعل للوجود، دون العدم، فليس يمكن أن يتوهّم أن إمكان  
الإيصال من العين، ولا إيصال هو على السواء. وذلك أنه ليس لأحد أن يدعى أن  
الجهات المقابلة متماثلة، ولكن له أن يدعى أن الفاعل لهما متماثل، وأنه يلزم  
عنهمما أفعال متماثلة.

وكذلك المتقدم والمتاخر ليس هما متماثلين من حيث هذا متقدم وهذا

متاخر. وإنما يمكن أن يدعى أنهما متماثلان في قبول الوجود. وهذا كله ليس بصحيح، فإن الذي يلزم المقابلات بالذات أن تكون المقابلات لها مختلفة. وأما أن قابل فعل الأضرار واحداً في وقت واحد، فذلك مما لا يمكن. وال فلاسفة لا يرون إمكان وجود الشيء، وعدهم على السواء في وقت واحد. بل زمان إمكان الوجود غير زمان عدمه. والوقت عندهم شرط في حدوث ما يحدث، وفيه فساد ما يفسد. ولو كان زمان إمكان وجود الشيء، وزمان عدمه واحداً، أعني في مادة الشيء القرية، لكان وجوده فاسداً لإمكان عدمه. ولكان إمكان الوجود والعدم إنما هو من جهة الفاعل، لا من جهة القابل.

ولذلك أقول: من رام من هذه الجهة إثبات الفاعل، فهو قول مقنع جدلي، لا برهاني، وإن كان يظن بـ(أبي نصر) وـ(ابن سينا) أنهما سلكا في إثبات أن كل فعل له فاعل، هذا المسلك وهو مسلك لم يسلكه المتقدمون. وإنما اتبع هذا الرجال فيه المتكلمين من أهل ملتنا.

وأما بالإضافة إلى حدوث الكل عند من يرى حدوثه فليس يتصور فيه متقدم ولا متاخر، لأن المتقدم والمتأخر في الآيات، إنما يتصوران بالإضافة إلى الآن الحاضر. وإذا لم يكن قبل حدوث العالم عندهم زمان، فكيف يتصور أن يتقدم على الآن الذي حدث فيه العالم. ولا يمكن أن يتعين وقت لحدوث العالم لأن قبله، إما أن لا يكون زمان، وإما أن يكون زمان لا نهاية له. وعلى كلا الوجهين لا يتعين له وقت مخصوص تتعلق به الإرادة.

فلذلك كان هذا الكتاب أليق لفظ به كتاب التهافت بإطلاق، لا تهافت الفلسفه، لأن الذي يفيد الناظر أنه تهافت.

وقوله:

وإن ساغ لهم دعوى الاختلاف مع هذا التشابه كان لخصومهم دعوى الاختلاف في الأحوال والهبات أيضاً

يريد أنه إن صبح للفالسفة دعواهم الإختلاف في جهات الحركات، صبح لخصومهم دعوا الإختلاف في الأزمنة، مع اعتقادهم التشابه فيها. وهذه معاندة بحسب قول القائل، لا بحسب الأمر في نفسه، إذا سلم التناسب بين الجهات المقابلة والأزمنة المختلفة. وقد يعاند هذا العدم التنساب في هذا

الغير وفي الأزمات والجهات. وللشخص أن يتلزم التساوي بينهما في دعوى الاختلاف ودعوى التمايز. فلذلك كانت هذه كلها أقواب جدلية.

قال أبو حامد:

الاعتراض الثاني: على أصل دليلهم أن يقال إنكم استبعدتم حدوث حادث من قديم، ولا بد لكم من الاعتراف به، فإن في العالم حوادث، ولها أسباب، فإن استندت الحوادث إلى حوادث، إلى غير نهاية، فهو محال، وليس ذلك مما يعتقده عاقل. ولو كان ذلك ممكناً، لاستغنتم عن الاعتراف بالصانع وإثبات واجب وجود هو مستند الكائنات. وإذا كانت الحوادث لها طرف ينتهي تسللها إليه فيكون ذلك الطرف هو القديم. فلا بد إذن على أصلهم من تجويز صدور حادث من قديم.

قلت: لو أن الفلسفه أدخلوا الموجود القديم في الوجود من قبل الوجود الحادث على هذا النحو من الإستدلال. أي لو وضعوا أن الحادث بما هو حادث إنما يصدر عن قديم، لما كان لهم محيض من أن ينفكوا عن الشك في هذه المسألة. لكن ينبغي أن تعلم أن الفلسفه يجوزون وجود حادث عن حادث إلى غير نهاية بالعرض لو كان ذلك متكرراً في مادة منحصرة، متناهية، مثل أن يكون فساد الفاسد منها شرطاً في وجود الثاني.

مثال ذلك: أنه واجب أن يكون عندهم إنسام عن إنسان، بشرط أن يفسد الإنسان المتقدم حتى يكون هو المادة التي يتكون منها الثالث.

مثال ذلك: أن تتوهم إنسانين فعل الأول منها الثاني، من مادة إنسان فاسد. فلما صار الثاني إنساناً بذاته، فسد الإنسان الأول فচنع الإنسان الثاني من مادته إنساناً ثالثاً. ثم فسد الإنسان الثاني فচنع من مادته الإنسان الثالث إنساناً رابعاً. فإنه يمكن أن تتوهم في مادتين ثانية الفعل إلى غير نهاية، من غير أن يعرض في ذلك محال، وذلك ما دام الفاعل باقياً. فإن كان هذا المفاعل الأول، لا أول لوجوده ولا آخر، كان هذا الفعل لا أول لوجوده ولا آخر كما تبين فيما سلف. وكذلك يعرض أن يتتوهم فيما في الماضي. أعني أنه متى كان الإنسان فقد كان قبله إنسان فعله وإنسان فسد. وقبل ذلك الإنسان إنسان فعله، وإنسان فسد. وذلك أن كل ما هذا شأنه، إذا استند إلى فاعل قديم فهو في طبيعة الدائرة ليس يمكن فيه كل.

وأما لو كان إنسان عن إنسان، من مواد لا نهاية لها، أو يمكن أن يتزيد

تزيداً لا نهاية له، لكان مستحيلأ، لأنه كان يمكن أن توجد مادة لا نهاية لها. فكان يمكن أن يوجد كل غير متناه، لأنه إن وجد كل متناه يتزيد تزيداً لا نهاية له من غير أن يفسد شيء منه، أمكن أن يوجد كل غير متناه. وهذا شيء قد بيته الحكيم، في السماع.

فإذن الجهة التي منها أدخل القدماء، موجوداً قديماً ليس بمتغير أصلاً. ليست هي من جهة وجود الحادثات عنه بما هي حادثة، بل بما هي قديمة بالجنس. والأحق عندهم أن يكون هذا المعرف إلى غير نهاية لازماً عن وجود فاعل قديم، لأن الحادث إنما يلزم أن يكون بالذات عن سبب حادث. وأما الجهة التي من قبلها أدخل القدماء في الوجود موجوداً أزلياً واحداً بالعدد من غير أن يقبل ضرباً من ضروب التغير بجهاته:

أحداهما: أنهم ألقوا هذا الوجود الدوري قديماً. وذلك أنهم ألقوا كون الواحد الحاضر فساداً لما قبله، وكذلك فساد الفاسد منهمما ألقوه كوناً لما بعده. فوجب أن يكون هذا التغير القديم عن محرك قديم. ومحرك قديم غير متغير في جوهره. وإنما هو متغير في المكان بأجزائه. أي يقرب من بعض الكائنات وبعيد، فيكون ذلك سبباً لفساد الفاسد منها، وكون الكائن. وهذا الجرم السماوي هو الموجود الغير متغير إلا في الأين لا في غير ذلك من ضروب التغير. فهو سبب للحوادث من جهة أفعاله الحادثة. وهو من جهة اتصال هذه الأفعال له، أعني أنه لا أول لها ولا آخر، عن سبب لا أول له ولا آخر.

والوجه الثاني: الذي من قبله أدخلوا موجوداً قديماً، ليس بجسم أصلاً، ولا ذي هيلوى، هو أنهم وجدوا جميع أجناس الحركات ترتفق إلى الحركة في المكان. ووجدوا الحركة في المكان ترتفق إلى متحرك من ذاته، عن محرك أول، غير متحرك أصلاً، لا بالذات ولا بالعرض. وإذا وجدت حركات متحركات متحركات معاً غير منتهية وذلك مستحيل. فيلزم أن يكون هذا المحرك الأول أزلياً، وإلا لم يكن أولاً. وإذا ذلك كذلك، فكل حركة في الوجود، فهي ترتفق إلى هذا المحرك بالذات، لا بالعرض. وهو الذي يوجد مع كل متحرك في حين ما يتحرك. وأما كون محرك قبل محرك، مثل إنسان يولد إنساناً، بذلك بالعرض لا بالذات. وأما المحرك الذي هو شرط في وجود الإنسان من أول تكوينه إلى آخره، بل من أول وجوده إلى انقضاء وجوده، فهو هذا المحرك. وكذلك وجوده

هو شرط في جميع الموجودات، وشرط في حفظ السموات والأرض وما بينهما.  
وهذا كله ليس يتبيّن في هذا الموضع ببرهان، ولكن بأقوال هي من جنس  
هذا القول، وهي أقمع من أقوال الخصوم عند من أتصف. وإن تبيّن لك هذا،  
فقد استغنىت عن الإنفصال الذي ينفصل به أبو حامد عن خصماء الفلسفة في  
توجه الاعتراض عليهم في هذه المسألة، فإنها انفصالت ناقصة، لأنه إذا لم  
تبيّن الجهة التي من قبلها أدخلوا موجوداً أزلياً في الوجود، لم يتبّع وجه  
انفصالهم عن وجود الحادث عن الأزلي. وذلك هو كما قلنا: بتوسط ما هو أزلي  
في جوهره، كائن فاسد في حركاته الجزئية، لا في الحركة الكلية الدورية. أو  
بتوسط ما هو من الأفعال أزلي بالجنس، أي ليس له أول، ولا آخر.

قال أبو حامد مجيناً عن الفلسفة:

فإن قيل: نحن لا نبعد صدور حادث من قديم، أي حادث كان، بل نبعد صدور  
حادث من قديم، هو أول الحوادث إذ لا تفارق حالة الحدوث ما قبله في ترجيح جهة  
الوجود، لا من حيث حضور وقت، ولا آلة، ولا شرط، ولا طبيعة، ولا غرض، ولا سبب  
من الأسباب، بجدد حاله. وأما إذا لم يكن هو الحادث الأول، جاز أن يصدر منه، عند  
حدوث شيء آخر، من استدداد المحل القابل، وحضور الوقت المواتق أو ما جرى هذا  
المجرى.

ـ ولما أورد أبو حامد عنهم هذا الجواب، قال مجيناً لهم:

أما السؤال في حصول الاستدداد، وحضور الوقت، وكل ما يتجدد فيه، فقائم.  
فإما أن يتسلّل إلى غير نهاية، أو يتنهي إلى قديم يكون أول حادث منه.  
قلت: هذا السؤال هو الذي سألهم أولاً عنه. وهذا النوع من الإلزام،  
هو الذي أزرمهم منه أنه يصدر حادث من قديم. ولما أجاب عنهم بجواب لا  
يطابق السؤال، وهو تجويز حادث عن قديم لا حادث له. أعاد عليهم السؤال  
مرة ثانية؛

والجواب عن هذا السؤال هو ما تقدّم، من وجه صدور الحادث عن  
القديم الأول، لا بما هو حادث، بل بما هو أزلي، من جهة أنه أزلي بالجنس  
حادث بالأجزاء. وذلك أن كل فاعل قديم عندهم، إن صدر عنه حادث  
بالذات، فليس هو القديم الأول عندهم. وفعله عندهم مستند إلى القديم  
الأول، يعني حضور فعل القديم الذي ليس بأول يستند إلى القديم الأول، على

الوجه الذي يستند المحدث إلى القديم الأول، وهو الاستناد الذي هو بالكل لا بالأجزاء. ثم أتى بجواب عن الفلاسفة بأن صور بعض التصوير مذهبهم.

ومعناه: إنما يتصور حادث عن قديم بواسطة حركة دورية تشبه القديم من جهة أنها لا أول لها ولا آخر. وتشبه الحادث بأن كل جزء منها يتلوهم، فهو كائن فاسد، فتكون هذه الحركة بحدوث أجزائها مبدأ للحوادث وتكون أزلية كليتها فعلاً للأزلبي.

ثم قال في الإعتراض على هذا النحو من قبل صدور الحادث عن القديم الأول، على مذهب الفلسفه، فقال لهم:

الحركة الدورية التي هي المستند حادث أم قديم؟ فإن كان قدِيماً فكيف صار مبدأ لأول الحوادث؟ وإن كان حادثاً افتقر إلى حادث آخر وينسلل. وقولكم: أنه من وجه يشبه القديم ومن وجه يشبه الحادث، فإنه ثابت متعدد أي هو ثابت التجدد متعدد الشروط. فنقول: أهر مبدأ الحوادث من حيث أنه ثابت أو من حيث أنه متعدد؟ فإن كان من حيث أنه ثابت فكيف صدر من ثابت متشابه الأحوال شيء في بعض الأوقات دون بعض؟ وإن كان من حيث أنه متعدد فما سبب تجده في نفسه؟ فيحتاج إلى سبب آخر وينسلل، فهذا غایة تغیر الازمام.

هذا معنى قوله، وهو قول سقسطائي. فإنه لم يصدر عنها الحادث، من جهة ما هي ثابتة، وإنما صدر عنها من حيث هي متعددة. إلا أنها لم تحتاج إلى سبب متعدد محدث، من جهة أن تجدها ليس هو محدثاً، وإنما هو فعل قديم، أي لا أول له ولا آخر. فوجب أن يكون فاعل هذا، هو فاعل قديم، لأن الفعل القديم لفاعل قديم. والمحدث لفاعل محدث. والحركة إنما يفهم من معنى القدم فيها أنها لا أول لها ولا آخر. وهو الذي يفهم من ثبوتها. فإن الحركة ليست ثابتة، وإنما هي متغيرة.

فلما شعر أبو حامد بهذا قال: ولهم في الخروج عن هذا الإلزام نوع احتيال سخونده في بعض المسائل.

### الدليل الثاني

قال أبو حامد:

أن زعموا (الفلاسفة) أن القائل بأن العالم متاخر عن الله تعالى، والله تعالى متقدم عليه ليس يخلو؛ إما أن يريد به أنه متقدم بالذات، لا بالزمان، كتقدير الواحد على الاثنين، فإنه

بالطبع، مع أنه يجوز أن يكون معه في الوجود الزماني. وكتقدم العلة على المعلول، مثل تقدم حركة الشخص على حركة الظل التابع له، وحركة اليد مع حركة الخاتم، وحركة اليد في الماء، مع حركة الماء. فإنها متساوية في الزمان، وبعضها علة وبعضها معلول، إذ يقال: تحرك الظل بحركة الشخص، وتتحرك الماء بحركة اليد في الماء. ولا يقال: تحرك الشخص بحركة الظل، وتتحرك اليد بحركة الماء، وإن كانت متساوية. فإن أريد بتقدم الباري سبحانه على العالم هذا المزم أن يكونا حادثين أو قديمين، واستحال أن يكون أحدهما حادثاً والآخر قدماً.

وإن أريد أن الباري تعالى متقدم على العالم والزمان لا بالذات بل بالزمان، فإذاً قبل وجود العالم والزمان، زمان، كان العالم فيه معدوماً، إذ كان العدم سابقاً على الوجود وكان الله تعالى سابقاً بعدها مد IDEA، لها طرف من جهة الآخر، ولا طرف لها من جهة الأول. فإذاً قبل الزمان زمان لا نهاية له وهو متناقض، ولأجله يستحيل القول بحدوث الزمان. وإذاً وجوب قدم الزمان وهو عبارة عن قدر الحركة، وجوب قدم الحركة، ووجوب قدم المتحرك الذي يدوم الزمان بذوام حركته.

قلت: أما مساق القول الذي حكاه عنهم فليس ببرهان. وذلك أن حاصله هو أن الباري سبحانه إن كان متقدماً على العالم، فإما أن يكون متقدماً بالسيبية، لا بالزمان، مثل ما تقدم الشخص ظله، وإما أن يكون متقدماً بالزمان مثل تقدم البناء على الحائط. فإن كان متقدماً تقدم الشخص ظله، والباري قديم، فالعالم قديم. وإن كان متقدماً بالزمان وجوب أن يكون متقدماً على العالم بزمان لا أول له، فيكون الزمان قديماً. لأن إذا كان قبل الزمان زمان فلا يتصور حدوثه. وإذا كان الزمان قديماً، فالحركة قديمة، لأن الزمان لا يفهم إلا مع الحركة. وإذا كانت الحركة قديمة، فالمحرك بها قديم، والمحرك لها ضرورة قديم.

وإنما كان هذا البرهان غير صحيح، لأن الباري سبحانه ليس شأنه أن يكون في زمان، والعالم شأنه أن يكون في زمان. فليس يصدق عند مقايسة القديم إلى العالم أنه إما أن يكون معاً، وإما أن يكون متقدماً عليه بالزمان أو بالسيبية، لأن القديم ليس مما شأنه أن يكون في زمان، والعالم شأنه أن يكون في زمان.

قال أبو حامد:

والاعتراض هو أن يقال: الزمان حادث ومخلوق وليس قبله زمان أصلاً، ومعنى بقولنا: إن الله تعالى متقدم على العالم والزمان إنه كان ولا عالم ولا زمان ثم كان ومعه عالم وزمان.

ومعنى قوله: كان ولا عالم، وجود ذات الباري سبحانه وعدم ذات العالم فقط. ومفهوم قوله: كان ومهما عالم وجود الذاتين فقط. فمعنى بالتقدم انفراده بان وجود فقط، والعالم كشخص واحد. ولو قلنا: كان الله سبحانه وتعالى ولا عيسى ثم كان وعيسى معه لم يتضمن اللقط إلا وجود ذات ثم وجود ذاتين. وليس من ضرورة ذلك تقدير شيء ثالث، وإن كان الوهم لا يسكن عن تقدير ثالث فلا التفات إلى أغاليط الأوهام.

قلت: هذا قول مغالطي حيث. فإنه قد قام البرهان أن هنالك نوعين من الوجود، أحدهما: في طبيعته الحركة (العالم) وهذا لا ينفك عن الزمان. والأخر: ليس في طبيعته الحركة (الله) وهذا أزلية وليس يتصف بالزمان. أما الذي في طبيعته، فهو موجود معلوم بالحس والعقل. وأما الذي ليس في طبيعة الحركة ولا التغير فقد قام البرهان على وجوده عند كل من يعترف بأن كلي متحرك له محرك، وكل مفعول له فاعل، وأن الأسباب المحركة بعضها بعضاً، لا تمر إلى غير نهاية، بل تنتهي إلى سبب أول غير متحرك أصلاً.

- وقد قام البرهان أيضاً على أن الذي ليس في طبيعته الحركة هو العلة في الموجود الذي في طبيعته الحركة.

- وقام أيضاً البرهان على أن الموجود الذي في طبيعته الحركة ليس ينفك عن الزمان.

- وأن الموجود الذي ليس في طبيعته الحركة، ليس يلحقه الزمان أصلاً.  
وإذا كان ذلك كذلك، فتقدّم أحد الموجودين على الآخر، يعني الذي ليس يلحّقه الزمان، ليس تقدّماً زمانياً، ولا تقدّم العلة على المعلول للذين هما من طبيعة الموجود المتحرك، مثل تقدّم الشخص على ظله. ولذلك كل من شبه تقدّم الموجود الغير متحرك على المتحرك بتقدّم الموجودين المتحركين أحدهما على الثاني، فقد أخطأ. وذلك أن كل موجودين من هذا الجنس، هو الذي إذا اعتبر أحدهما بالثاني، صدق عليه أنه: إما أن يكون معاً، وإما متقدّماً عليه بالزمان. أو متّاخراً عنه. والذي سلك هذا المسلك من الفلاسفة هم المتأخرون من أهل الإسلام، لقلة تحصيلهم لمذهب القدماء. فإذاً تقدّم أحد الموجودين على الآخر هو تقدّم الوجود الذي هو ليس بمتغير، ولا في زمان، على الوجود المتغير الذي في الزمان، وهو نوع آخر من التقدّم. وإذا كان ذلك كذلك، فلا يصدق على الموجودين لا أنهما معاً، ولا أن أحدهما متقدّم على الآخر.

فقول أبو حامد: «إن تقدم الباري سبحانه على العالم ليس تقدماً زمانياً»، صحيح. لكن ليس يفهم تأخر العالم عنه، إذا لم يكن تقدمه زمانياً إلا تأخر المعلوم عن العلة، لأن التأخير يقابل التقدم. والمقابلان هما في جنس واحد، ضرورة على ما سبق في العلوم. فإذا كان التقدم ليس زمانياً، فالتأخر ليس زمانياً. ويلحق ذلك الشك المتقدم وهو: كيف يتاخر المعلوم عن العلة التي استوفت شروط الفعل.

وأما الفللسة فلما وضعوا الموجود المتحرك، ليس لكتبه مبدأ، لم يلزمهم هذا الشك. وأمكنهم أن يعطوا جهة صدور الموجودات الحادثة، عن موجود قديم. ومن حججهم في أن الموجود المتحرك ليس له مبدأ، ولا حادث لكتبته: إنه متى وضع حادثاً وضع موجوداً قبل أن يوجد. فإن الحدوث حركة، والحركة ضرورة في متحرك، سواء وضعت الحركة في زمان، أو في الآن. وأيضاً فإن كل حادث فهو ممكن الحدوث قبل أن يحدث. وإن كان المتكلمون ينأزون في هذا الأصل، فسيأتي الكلام معهم فيه. والإمكان لاحق ضروري من لواحق الموجود المتحرك. فيلزم ضرورة، إن وضع حادثاً أن يكون موجوداً قبل أن يوجد. وهذا كله كلام جدلية في هذا الموضوع، ولكنه أقنع من كلام القوم.

فقول أبي حامد:

ولو كان الله تعالى ولا عيسى مثلاً، ثم كان الله وعيسى، لم يتضمن اللفظ: إلا وجود ذات وعدم ذات، ثم وجود ذاتين. وليس من ضرورة ذلك تقدير شيء ثالث وهو الزمان.

صحيح. إلا أنه يجب أن يكون تأخره عنه، ليس تاخراً زمنياً بالذات، بل إن كان فبالعرض إذ كان المتأخر، فتقدمه الزمان. أعني من ضرورة وجوده تقدم الزمان وكونه محدثاً. والعالم لا يعرض له مثل هذا ضرورة، إلا إن كان جزءاً من متحرك يفضل الزمان عليه من طرفه، كما عرض لموسى وسائر الأشخاص الكائنة الفاسدة.

وهذا كله ليس يبين هنا برهان، وإنما الذي يتبيّن هنا، أن المعاندة غير صحيحة. وما حكاها بعد من حجة الفللسة فليس بصحيح.

قال أبو حامد مجيناً عن الفلاسفة:

فإن قيل لقولنا: كان الله تعالى ولا عالم، مفهوم ثالث سوى وجود الذات، وعدم العالم، بدليل أنا لو قدرنا عدم العالم في المستقبل كان، وجود ذات وعدم ذات حاصل، ولم يصح أن يقال: كان الله ولا عالم. بل الصحيح أن يقال: يمكن الله، ولا عالم. ويقال للماضي: كان الله ولا عالم. في حين قولنا: «كان» و«يكون» فرق؛ إذ ليس ينوب أحدهما من الأخر. فلليبحث عما يرجع إليه الفرق. ولا شك في أنها لا يفترقان في وجود الذات، ولا في عدم العالم، بل في معنى ثالث. فبما إذا قلنا: لعدم العالم في المستقبل: كان الله تعالى، ولا عالم. قيل لنا: هذا خطأ. فإن «كان» إنما تقال على «ماض». فدل على أن تحت لفظ «كان» مفهوماً ثالثاً وهو الماضي. والماضي بذاته هو الزمان. وألماضي بغيره هو الحركة، فإنها تمضي بمضي الزمان. بالضرورة يلزم أن يكون قبل العالم زمان قد انقضى، حتى انتهى إلى وجود العالم.

قلت: حاصل هذا الكلام أن يعرفهم أن في قول القائل: كان كذا، ولا كذا؛ ثم كان كذا وكذا، مفهوماً ثالثاً وهو الزمان. وهو الذي يدل عليه لفظ «كان» بدليل اختلاف المفهوم في هذا المعنى، في الماضي والمستقبل. وذلك أنه إذا قدرنا وجود شيء ما، مع عدم آخر، قلنا: كان كذا ولا كذا. وإذا قدرنا عدمه مع وجوده في المستقبل، قلنا: يكون كذا. فتغير المفهومين يتضمن أن يكون هنا معنى ثالث، ولو كان قولنا: كان كذا، ولا كذا، لا يدل لفظ «كان» على معنى. لكن لا يفترق قولنا: «كان» و«يكون»، وهذا الذي قلناه كله بين بنفسه.

لكن هذا لا شك فيه عند مقايسة الموجودات بعضها إلى بعض، في التقدم والتأخير إذا كانت معاً شأنها أن تكون في زمان. فاما إذا لم تكن في زمان فإن لفظ «كان» وما أشبهه ليس يدل في أمثال هذه القضايا إلا على ربط الخبر بالمخبر، مثل قولنا: «وكان الله غفوراً رحيمًا».

وكذلك إن كان أحدهما في زمان والأخر ليس في زمان مثل قولنا: كان الله تعالى ولا عالم، ثم كان الله تعالى والعالم. فلذلك لا يصح في مثل هذه الموجودات هذه المقاييسة التي تمثل بها.

وإنما نصح المقاييسة صحة لا شك فيها إذا ما قسنا عدم العالم مع وجوده، لأن عدمه مما يجب أن يكون في زمان، إن كان العالم وجوده في زمان. فإذا لم يصح أن يكون عدم العالم في وقت وجود العالم نفسه، فهو ضرورة

قبله . والعدم يتقدم عليه العالم متأخر عنه ، لأن المتقدم والمتأخر في الحركة لا يفهمان إلا مع الزمان .

والذي يدخل هذا القول من الإختلال هو إن أخذت المقايسة بين الله تعالى والعالم . فمن هذه الجهة فقط يبطل هذا القول ، ولا يكون برهاناً ، أعني الذي حكاه عن الفلسفة .

قال أبو حامد مجبياً للفلاسفة عن المتكلمين في معارضته لهذا القول :

قلنا : المفهوم الأصلي من النقطتين وجود ذات ، وعدم ذات . والأمر الثالث الذي فيه افتراق لل نقطتين ، نسبة لازمة بالإضافة إلينا ، بدليل أننا لو قدرنا عدم العالم في المستقبل ، ثم قدرنا له بعد ذلك وجوداً ثالثاً ، لكننا عند ذلك نقول : كان الله تعالى ولا عالم . ويصبح قوله ، سواء أردنا به العدم الأول ، أو العدم الثاني الذي هو بعد الوجود . وأية ذلك أن نسبة إلى المستقبل يعنيه يجوز أن يصير ماضياً فيغير عنه بلطف الماضي . وهذا كله لعجز الوهم عن توهם موجود مبتدأ ، إلا مع تقدير قبل له . وذلك القبل الذي لا ينفك الوهم عنه ، بظن أنه شيء متحقق موجود ، هو الزمان . وهو كعجز الوهم عن أن يقدر تناهي الجسم في جانب الرأس مثلاً ، إلا على سطح له فوق ، فيتوهم أن وراء العالم مكاناً ، إما ملاء وإما خلاء . وإذا قيل : ليس فوق سطح العالم فوق ، ولا بعد أيده منه ، استثنى الوهم من الآذاعان لقبوله . كما إذا قيل : ليس قبل وجود العالم قبل هو وجود متحقق ، نفر عن قبوله . وكما جاز أن يكتسب الوهم في تقديره فوق العالم خلاء هو بعد لا نهاية له باتفاقه له : الخلاء ليس مفهوماً في نفسه ، وأما بعد فهوتابع للجسم الذي تبعاً بعد أقطاره . فإذا كان الجسم متناهياً ، وانقطع الملاء والخلاء غير مفهوم . فثبتت أن ليس وراء العالم ، لا خلاء ولا ملاء ، وإن كان الوهم لا يذعن لقبوله .

فكذلك يقال : كما أن بعد المكانى تابع للجسم ، فكذلك بعد الزمانى تابع للحركة ، فإنه امتداد الحركة ، كما أن ذلك امتداد أقطار الجسم . وكما أن الدليل على تناهى أقطار الجسم من إثبات بعد مكاني وراءه ، فقيام الدليل على تناهى الحركة من طرفه ، يمنع من تقدير بعد زماني وراءه . وإن كان الوهم متبايناً بخاليه وتقديره ، ولا يردعه عنه . ولا فرق بين بعد الزمانى الذي ت分成 العبارة عنه عند الإضافة إلى « قبل » و « بعد » ، وبين بعد المكانى الذي ت分成 العبارة عنه عند الإضافة إلى فوق وتحت . فإذا جاز إثبات فوق لا فوق فوق ، جاز إثبات قبل ليس قبل متحقق ، إلا خيال وهى كما في الفوق . وهذا لازم ، فليتأمل ، فإنهم اتفقوا على أنه ليس وراء العالم لا خلاء ولا ملاء .

قلت : حاصل هذا القول معاندان :

إحداهما : أن توهם الماضي والمستقبل اللذين هما القبل والبعد ، هما

شيئاً موجوداً بالقياس إلى وهمنا، إذ قد يمكننا أن تخيل مستقبلاً صار ماضياً، وماضياً كان قبل مستقبلاً. وإذا كان ذلك كذلك، فليس الماضي والمستقبل من الأشياء الموجودة بذاتها، ولا لها خارج النفس وجود، وإنما هي شيء تفعله النفس. فإذا بطل وجود الحركة، بطل مفهوم هذه النسبة والمقاييس.

والجواب: أن تلازم الحركة والزمان صحيح. وأن الزمان هو شيء يفعله الذهن في الحركة. لأنه ليس يمتنع وجود الزمان، إلا مع الموجودات التي لا تقبل الحركة. أما وجود الموجودات المتحركة، أو تقدير وجودها، فيتحققها الزمان ضرورة، فإنه ليس هنا إلا موجودان: موجود يقبل الحركة، وموجود ليس يقبل الحركة. وليس يمكن أن ينقلب أحد الموجودين إلى صاحبه إلا لو أمكن أن ينقلب الضروري ممكناً. فلو كانت الحركة غير ممكنة، ثم وجدت لوجب أن ينقلب طبيعة الموجودات التي لا تقبل الحركة إلى طبيعة التي تقبل الحركة، وذلك مستحيل.

وإنما لو كان كذلك، لأن الحركة هي في شيء ضرورة. فلو كانت الحركة ممكناً قبل وجود العالم، فالأشياء القابلة لها هي في زمان ضرورة، لأن الحركة إنما هي ممكناً فيما يقبل السكون، لا في العدم؛ لأن العدم ليس فيه إمكان أصلاً، إلا لو أمكن أن يتحول العدم وجوداً. ولذلك لا بد للحدث من أن يتقدمه العدم كالحال في سائر الأصداء. وذلك أن العار إذا صار بارداً، فليس يتحول جوهر الحرارة بروادة، وإنما يتحول القابل للحرارة والحامل لها من الحرارة إلى البرودة.

وأما العتاد الثاني: وهو أقوى هذه العنادات، فإنه سفسطائي خبيث. وحاصله: أن توهם القبلة، قبل ابتداء الحركة الأولى، التي لم يكن قبلها شيء متحرك، هو مثل توهם الخيال أن آخر جسم العالم، وهو الفوق مثلاً، يتنهي ضرورة: إما إلى جسم آخر، وإما إلى خلاء. وذلك أن البعد هو شيء يتبع الجسم، كما أن الزمان هو شيء يتبع الحركة. فإن امتنع أن يوجد جسم لا نهاية له امتنع بعد غير متنه، وإذا امتنع أن يوجد بعد غير متنه امتنع أن يتنهي كل جسم إلى جسم آخر، أو إلى شيء يقدر فيه بعد، وهو الخلاء مثلاً، ويمر ذلك إلى غير نهاية. وكذلك الحركة والزمان هو شيء تابع لها. فإن امتنع أن توجد

حركة ماضية غير متناهية، وكانت هنها حركة أولى متناهية الطرف من جهة الابتداء. إمتنع أن يوجد لها قبل، إذ لو وجد لها قبل لوجدت قبل الحركة الأولى حركة أخرى.

وهذه المعاندة هي، كما قلنا خبيثة، وهي من مواضع الإبدال المغلطة، وإن كنت قرأت كتاب السفسطة، وذلك هو الحكم للكم الذي لا وضع له، ولا يوجد فيه كل، وهو الزمان والحركة كحكم الكم الذي له وضع وكل وهو الجسم. وجعل امتناع عدم التناهي في الكم ذاتي الوضع، دليلاً على إمتناعه في الكم الذي لا وضع له. وجعل فعل النفس في توهם الزيادة على ما كان يفرض بالفعل منهاهما، من باب واحد. وذلك غلط بين؛ فإن توهם الزيادة على العظم الموجود بالفعل. وإنه يجب أن ينتهي إلى عظم آخر ليس هو شيئاً موجوداً، في جوهر العظم ولا في حده. وأما توهם القبلية والبعدية في الحركة المحدثة، فشيء موجود في جوهرها. فإنه ليس يمكن أن تكون حركة محدثة إلا في زمان، أعني أن يفضل الزمان على ابتدائها. وكذلك لا يمكن أن يتصور زمان له طرف، ليس هو نهاية لزمان آخر، إذ كان حد الآن أنه الشيء الذي هو نهاية للماضي، ومبدأ للمستقبل، لأن الآن هو الحاضر، والحاضر هو وسط ضرورة بين الماضي والمستقبل. وتصور حاضر ليس قبله ماضٍ هو محال. وليس الأمر كذلك في النقطة، لأن النقطة نهاية الخط، وتوجد معه، لأن الخط ساكن؛ فيمكن أن توهם نقطة هي مبدأ الخط، وليس نهاية آخر. و«الآن» ليس يمكن أن يوجد لا مع الزمان الماضي، ولا مع المستقبل. وما لا يمكن فيه أن يكون قائماً بذاته، فليس يمكن أن يوجد قبل وجود المستقبل، من غير أن يكون نهاية لزمان ماضٍ. فسبب هذا الغلط تشبيه الآن بالنقطة.

ويرهان أن كل حركة محدثة قبلها زمان، أن كل حادث لا بد أن يكون معدوماً، وليس يمكن أن يكون في الآن الذي يصدق عليه أنه حادث معدوماً. فبقي أن يصدق عليه أنه معدوم في أن آخر غير الآن الذي يصدق عليه فيه أنه وجد بين كل آتين زمان لا يلي أن آتاً كما لا تلي نقطة نقطة. وقد تبين ذلك في العلوم. فإذا ذكر قبل الآن الذي حدث فيه الحركة، زمان ضرورة. لأنه متى تصورنا آتين في الوجود حدث بينهما زمان ولا بد. «فالفوق» لا يشبه «القبل»

كما قيل في هذا القول، ولا «الآن» يشبه «النقطة»، ولا «الكم ذي الوضع» يشبه «الذى لا وضع له».

فالذى يجوز وجود آن ليس بحاضر، أو حاضر ليس قبله ماضٍ فهو يرفع الزمان والآن بوضعه آنًا بهذه الصفة. ثم يضع زمانًا ليس له مبدأً. فهذا الوضع يبطل نفسه، ولذلك ليس يصح أن ينسب وجود القبلية، في كل حدث إلى الوهم، لأن الذي يرفع القبلية يرفع المحدث. والذي يرفع أن يكون للفوق فوق بعض هذا لأنه يرفع الفوق المطلق. وإذا ارتفع الفوق المطلق، ارتفع الأسفل المطلق؛ وإذا ارتفع هذان ارتفع الثقيل والخفيف.

وليس فعل الوهم، في الجسم المستقيم الأبعاد، أنه يجب أن يتنهى إلى جسم غيره، باطلًا، بل هو واجب؛ فإن المستقيم الأبعاد يمكن فيه الزيادة. وما يمكن فيه الزيادة فليس له حد بالطبع. ولذلك يجب أن تنتهي الأجسام المستقيمة إلى محيط جسم كري، إذ كان هو النام الذي لا يمكن فيه زيادة ولا نقصان. ولذلك متى طلب الذهن أن يتوجه في الجسم الكري أنه يجب أن يتنهى إلى شيء غيره، فقد توهם باطلًا. وهذه كلها أمور ليست محصلة عند المتكلمين، ولا عند من لم يشرع في النظر على الترتيب الصناعي.

وأيضاً ليس يتبع الزمان الحركة، على نحو ما تتبع النهاية العظم؛ لأن النهاية تتبع العظم من قبيل أنها موجودة فيه، كما يوجد العرض في موضوعه المتشخص بشخصه، والمشار إليه بالإشارة إلى موضعه، وكونه موجوداً في المكان الذي فيه موضوعه.

وليس الأمر كذلك في لزوم الزمان والحركة. بل لزوم الزمان عن الحركة أشبه شيء بلزم العدد عن المعدود. أعني أنه كما لا يتعين العدد بتعيين المعدود، ولا يتكرر بتكرره، كذلك الأمر في الزمان مع الحركات. ولذلك كان الزمان واحداً لكل حركة ومحركاً موجوداً في كل مكان. حتى لو توهدنا قواماً حبسوا منذ الصبا في مغارة من الأرض، لكننا نقطع أن هؤلاء يدركون الزمان، وإن لم يدركوا شيئاً من الحركات المحسوسة التي في العالم. ولذلك ما يرى أرسطو أن وجود الحركات في الزمان هي أشبه شيء بوجود المعدودات في العدد. وذلك أن العدد لا يتكرر بمتعدداته، ولا يتعين له موضع بتعيين

مواضع المعدودات. ويرى أن لذلك كانت خاصة تقدير الحركات، وتقدير وجود الموجودات المتحركة من جهة ما هي متحركة، كما يقدر العدد أعيانها. ولذلك يقول أرسطو في حد الزمان أنه: عدد الحركة بالمتقدم والمتاخر الذي فيها.

ولذا كان هذا هكذا فكما أنه إن فرضنا معدوداً ما حادثاً ليس يلزم أن يكون العدد حادثاً، بل واجب إن كان معدوداً، أن يكون قبله عدد. كذلك واجب إن كان هبنا حركة حادثة أن يكون قبلها زمان. ولو حدث الزمان بوجود حركة مشار إليها، أي حركة كانت، لكان الزمان إنما يدرك مع تلك الحركة. فهذا يفهم لك أن طبيعة الزمان أبعد شيء من طبيعة العظم.

ـ  
قال أبو حامد مجتبى عن الفلاسفة:

فإن قيل: هذه الموازنة معوجة، لأن العالم ليس له فوق ولا تحت، لأنه كروي، وليس للكرة فوق ولا تحت، بل إن سميت جهة فوقاً من حيث إنها تلي رأسك، والآخر تحتاً من حيث أنها تلي رجلك، فهو اسم تحدده بالإضافة إليك. والجهة التي هي تحت بالإضافة إليك هي فوق بالإضافة إلى غيرك، إذا قدرته على الجانب الآخر من الكورة الأرضية، واقتصر يحاذى أخصص قدمه أخصص قدمك. بل الجهة التي تقدرها فوقك من أجزاء السماء نهاراً هي بعينها تحت الأرض ليلاً. وما هو تحت الأرض يعود إلى فوق الأرض بالدور. وأما الأول لوجود العالم لا يتصور أن ينقلب آخرأ. وهو كما لو قدرنا خشبة أحد طرفيها غليظ، والآخر رقيق، واصطلحنا على أن نسمى الجهة التي تلي الرقيق فوقاً إلى حيث ينتهي، والجانب الآخر تحتاً، لم يظهر بهذا اختلاف ذاتي في أجزاء العالم، بل هي أسامي مختلفة، قيامها بهيئة هذه الخشبة، حتى لو عكس وضعها لانعكس الاسم. والعالم لم يتبدل. فالفارق والتحت نسبة محضة إليك لا تختلف أجزاء العالم وسطوحه فيه.

وأما العدم المتقدم على العالم، والنهاية الأولى لوجوده فموجود ذاتي لا يتصور أن يتبدل فيصير آخرأ، ولا العدم المقدر عند نقاء العالم الذي هو عدم لاحق، يتصور أن يصير سابقاً. فطرقاً نهاية وجود العالم الذي أحدهما أول، والثاني آخر، طرفاً ذاتيان ثابتان لا يتصور التبدل فيما يتبدل بالإضافة إليهما، بخلاف الفرق والتباين. فإذا أمكننا أن نقول: ليس للعالم فوق ولا تحت فلا يمكنكم أن تقولوا ليس بوجود العالم قبل ولا بعد وإذا ثبت القبل والبعد فلا معنى للزمان سوى ما يعبر عنه بالقبل والبعد.

قلت: هذا الكلام الذي هو جواب عن الفلاسفة في نهاية السقوط.

وذلك أن حاصله أن الفرق والأسفل هما أمران مضادان، فلذلك عرض لهما التسلسل الوهمي. وأما التسلسل الذي في القبل والبعد، فليس وهما، إذ

لا إضافة هنالك، وإنما هو عقلي. ومعنى هذا أن الفرق المتصوّم للشيء، يمكن أن يتّوهم بفلاً لذلك الشيء، والسفل يمكن أن يتّوهم فوقاً. وليس العدم الذي قبل الحادث وهو المسمى قبلًا، يمكن أن يتّوهم العدم الذي بعد الحادث المسمى بعدها. فإن الشك بعد هذا باق عليهم لأن الفلسفة يرون أن هنالك فوقاً بالطبع، وهو الذي يتحرّك إليه الخفيف، وأسفل بالطبع وهو الذي يتحرّك إليه الثقيل. وإلا كان الثقيل والخفيف بالإضافة والوضع. وترى أن نهاية الجسم الذي هو فوق بالطبع، يعرض له في التخييل انتهاء، إما إلى خلاء أو ملأ.

هذا الدليل إنما انكسر في حق الفلسفة من وجهين؛ أحدهما: أنهم يضعون فوقاً بإطلاق، وأسفل بإطلاق. ولا يضعون أولاً بإطلاق ولا آخرًا بإطلاق. والثاني: أن لخصومهم (الأشاعرة) أن يقولوا: إنه ليس العلة في تخيل أن الفرق فوقاً، ومرور ذلك إلى غير نهاية، كونه مضافاً، بل إنما عرض ذلك للتخييل من قبل أنه لم يشاهد عظماً إلا متصلًا بعظم كما لم يشاهد شيئاً محدثاً، إلا له قبل.

ولذلك انتقل أبو حامد من لفظ «الفرق» و«الأسفل» إلى الوراء، والخارج، فقال مجيباً للفلاسفة:

قلنا لا فرق؛ فإنه لا غرض في تعين لفظ الفرق والتحت بل نعدل إلى لفظ «الوراء» و«الخارج» ونقول: للعالم داخل وخارج إلى قوله: وهذا هو سبب الغلط. فإنكسر بهذه النقلة ما عاند (الغزالى) به الفلسفة من تشبيه النهاية في الزمان، بالنهاية في العظم. وأما نحن فقد بينا وجه الغلط في ذلك التشبيه بما فيه مقنع. وبينما أنها معاندة سفسطائية، فلا معنى لإعادة القول في ذلك.

قال أبو حامد:

صيحة ثانية لهم في إلزم قدم العالم.

قالوا: لا شك عندكم في أن الله تعالى كان قادرًا على أن يخلق العالم قبل أن خلقه بقدر سنة أو مائة سنة أو ألف سنة، أو ما لا نهاية له. وأن هذه التقديرات متفاوتة في المقدار والكمية، فلا بد من إثبات شيء، قبل وجود العالم متد مقدر بعضه أمد وأطول من البعض. فلا بد من إثبات شيء من قبل وجود العالم. إلى قوله: فإذاً قبل العالم عندكم شيء ذو كمية متفاوتة، وهو الزمان. فقبل العالم عندكم زمان.

قلت: حاصل هذا! القول أنه متى توهمنا حركة وجدنا معها امتداداً

مقدراً لها كأنه مكيال لها، والحركة مكيلة لها. ونجد هذا المكيال والإمتداد يمكن أن تفرض فيه حركة أطول من الحركة المفروضة الأولى، وبما يساويها ويطبقها من هذا الإمتداد. نقول: إن الحركة الواحدة أطول من الثانية، وإذا كان ذلك كذلك، وكان العالم له إمتداد ما عندكم من أوله إلى الآن، فلنفترض مثلاً أن ذلك هزألف سنة. ولأن الله تعالى عندهم هو قادر على أن يخلق قبل هذا العالم، عالماً آخر، يكون الإمتداد الذي يقدر أطول من الإمتداد الذي يقدر العالم الأول بمقدار محدود. وكذلك يمكن أن يخلق قبل هذا الثاني ثالثاً.

وكل واحد من هذه العوالم يجب أن وجوده إمتداد يمكن أن يقدر به وجوده. وإذا كان هذا الإمكان في العالم يمر إلى غير نهاية، أي يمكن أن يكون قبل العالم عالم، وقبل ذلك العالم عالم، ويمر الأمر إلى غير النهاية. فههنا إمتداد مقدم على جميع هذه العوالم. وهذا الإمتداد المقدر لجميعها ليس يمكن أن يكون عدماً. فإن العدم ليس بمقدار ولا يكون إلا كما ضرورة، فإن مقدار الكم ضرورة كم. فهذا الكم المقدر هو الذي نسميه الزمان. وهو يظهر أنه متقدم بالوجود على كل شيء، يوهم حادثاً، كما أن الكيل يعني أن يكون متقدماً على المكيل في الوجود. وكما أنه لو كان هذا الإمتداد الذي هو الزمان حادثاً بحدوث حركة أولى لوجب أن يكون قبلها إمتداد، هو المقدر له، وفيه كان يحدث وهو كالكيل لها؛ كذلك يجب أن يكون قبل كل عالم يتوهم وجوده إمتداد يقدر. فإذاً ليس هذا الإمتداد حادثاً، لأنه لو كان حادثاً لكان له إمتداد يقدر، لأن كل حادث له إمتداد يقدر، هو الذي يسمى الزمان.

فهذا هو أفق الجهات التي يخرج عليها هذا القول، وهي طريقة ابن سينا في إثبات الزمان. لكن في تفهمها عسر من قبل أنه مع كل ممكן إمتداد واحد، ومع كل إمتداد ممكن يقارنه، وهو موضع التزاع، إلا إذا سُلم أن الإمكانيات التي قبل العالم من طبيعة الممكן الموجود في العالم. أعني أنه كما أن هذا الممكן الذي في العالم من شأنه أن يلتحق الزمان، كذلك الممكן الذي قبل العالم. فهذا بين في الممكн الذي في العالم، ولذلك يمكن أن يتوهم منه وجود الزمان.

قال أبو حامد:

الإعتراف أن هذا كله من عمل الوهم، وأقرب طريق في دفعه المقابلة للزمان

بالمكان، فلانا نقول: هل كان في قدرة الله تعالى أن يخلق الفلك الأعلى في سماكة أكبر مما خلقه بذراع؟ فإن قالوا لا، فهو تعجب. وإن قالوا: نعم، بذراعين، وثلاثة أذرع، وكذلك يرتفق الأمر إلى غير نهاية. فنقول: في هذا إثبات بعد وراء العالم، له مقدار وكمية. إن الأكبر بذراعين أو ثلاثة يشغل مكاناً أكبر مما كان يشغل الآخر بذراعين أو ثلاثة. فوراء العالم بحكم هذا كمية تستدعي ذا كمية وهو الجسم أو الخلاء. فوراء العالم خلاء أو ملاء، فما الجواب عنه؟

وكذلك هل كان الله قادر على أن يخلق كرة العالم أصغر مما خلقها بذراع أو بذراعين؟ وهل بين التقديررين تفاوت فيما يتضمنه الملايين وتبقى، والشلل للأحياء؟ إذ الملايين المتضمنة عند نقصان ذراعين، أكثر مما يتضمنه عند نقصان ذراع، فيكون الخلاء مقدراً، والخلاء ليس بشيء، فكيف يكون مقدراً؟ وجوابنا في تخيل الوهم تقدير الإمكانيات الزمانية قبل وجود العالم، كجوابكم في تخيل الوهم تقدير الإمكانيات المكانية وراء وجود العالم ولا فرق.

قلت: هذا الإلزام صحيح إذا جوز تزايد مقدار جسم العالم إلى غير نهاية. وذلك أنه يلزم على هذا أن يوجد عن الباري سبحانه شيء متنه يتقدمه إمكانيات كمية لا نهاية لها. وإذا جاز هذا في إمكان العظم جاز في إمكان الزمان، فيوجد زمان متنه من طرفه وإن كان قبله إمكانيات زمنية لا نهاية لها.

والجواب عن هذا: أن توهم كون العالم أكبر، أو أصغر، ليس بصحيح، بل هو ممتنع. وليس يلزم من كون هذا ممتنعاً، أن يكون توهم إمكان عالم قبل هذا العالم ممتنعاً، إلا لو كانت طبيعة الممكن قد حدثت، ولم يكن قبل وجود العالم هناك إلا طبيعتان: طبيعة الضروري وطبيعة الممتنع. وهو بين إذ حكم العقل على وجود الطبائع الثلاث لم تزل ولا تزال: الممكن، والضروري، والممتنع. كحكم العقل على الضروري والممتنع فقط، ولا يزال كحكمه على وجود الضروري والممتنع.

وهذا العناد لا يلزم الفلسفه لأنهم يعتقدون أن العالم ليس يمكن أن يكون أصغر مما هو ولا أكبر. ولو جاز أن يكون عظم أكبر من عظم ويمر بذلك إلى غير النهاية، لجاز أن يوجد عظم لا آخر له. ولو جاز أن يوجد عظم لا آخر له، لوجود عظم بالفعل لا نهاية له، وكذلك مستحيل. وهذا شيء قد صرخ به أرسسطو. أعني أن التزييد في العظم إلى غير نهاية مستحيل. وأما على رأي من يجوز ذلك المكان ما يلحقه من عجز الخالق؛ فإنه يصح له هذا العناد، لأن

الإمكان هنا يكون عقلياً، كما هو في قبل العالم عند الفلاسفة. ولذلك من يقول بحدوث العالم حدوثاً زمنياً، ويقول: إن كل جسم في مكان يلزم أن يكون قبله مكان. وذلك إما جسم يكون حدوثه فيه، وإما خلاء؛ وذلك أن المكان يلزم أن يتقدم المحدث ضرورة. فمن يبطل وجود المخلاء، ويقول بتأنيث الجسم ليس يقدر أن يضع العالم محدثاً. ولذلك من أنكر من متأخري الأشعرية وجود الخلاء فقد فارق أصول القوم، ولم أز ذلك لهم. ولكن حديثي بذلك بعض من يعتني بمذاهب هؤلاء القوم.

ولو كان فعل هذا الإمتداد المقدر للحركة، الذي هو كالكيل للحركة، هو من فعل الوهم الكاذب، مثل توهם العالم أكبر أو أصغر مما هو عليه، لكان الزمان غير موجود، لأن الزمان ليس هو شيئاً غير ما يدركه الذهن من هذا الإمتداد المقدر للحركة. فإن كان من المعروف بنفسه أن الزمان موجود، فيبني على أن يكون هذا الفعل للذهن من أفعاله الصادقة المنسوبة إلى العقل، لا من الأفعال المنسوبة إلى الخيال.

قال أبو حامد:

فإن قيل: ونحن نقول: إن ما ليس بمحكم فغير مقدور. وكون العالم أكبر مما هو عليه وأصغر ليس بمحكم، فلا يكون مقدوراً.

قلت: هذا جواب لما شنت به الأشعرية من أن وضع العالم يمكن الباري أن يصيّره أكبر أو أصغر، هو تعجيز للباري سبحانه. لأن العجز، إنما هو عجز عن المقدور لا عن المستحيل.

ثم قال أبو حامد راداً عليهم:

وهذا العذر باطل من ثلاثة أوجه:

أحدها: أن هذا مكابرة العقل، فإن العقل في تقدير العالم، أكبر أو أصغر مما هو عليه بذراع، ليس هو كتقدير الجمع بين السواد والبياض، والوجود والعدم، والممتنع هو الجمع بين التقي والإثبات، وإلية ترجع المحالات كلها؛ فهو تحكم فاسد.

قلت: القول بهذا هو كما قال، مكابرة للعقل الذي هو في بادئ الرأي. وأما عند العقل الحقيقي، فليس هو مكابرة، فإن القول بإمكان هذا، أو بعدم إمكانه مما يحتاج إلى برهان، ولذلك صدق في قوله: إنه ليس امتناع هذا، كتقدير الجمع بين السواد والبياض، لأن هذا معروف بنفسه واستحالته.

وأما كون العالم لا يمكن فيه أن يكون أصغر أو أكبر مما هو عليه، فليس معروفاً بنفسه، والمحالات، وإن كانت ترجع إلى المحالات المعروفة بأنفسها فهي ترجع بنا نحوين:

أحدهما: أن يكون ذلك معروفاً بنفسه أنه محال.

والثاني: أن يكون يلزم عن وضعه لزوماً قريباً، أو بعيداً، محال من المحالات المعروفة بأنفسها أنها محال. مثال ذلك: أن فرض العالم يمكن أن يكون أكبر، أو أصغر، يلزم عنه أن يكون خارجه ملء، أو خلاء، ووضع خارجه ملء أو خلاء، يلزم عنه محال من المحالات. أما الخلاء فوجوده بعد مفارق، وأما الجسم، فكونه متحركاً: إما إلى فوق، وإما إلى أسفل، وإما مستديراً. فإن كان ذلك كذلك، وجب أن يكون جزءاً من عالم آخر. وقد تبرهن أن وجود عالم آخر مع هذا العالم محال في العلم الطبيعي. وأقل ما يلزم عنه الخلاء، لأن كل عالم لا بد له من أسطقطاسات أربعة، وجسم مستدير يدور حولها.

فمن أحب أن يقف على هذا، فليضرب إليها بيده في الموضع التي وجب ذكرها. وذلك بعد الشروط التي يجب أن يتقدم وجودها في الناظر نظراً برهانياً.

ثم ذكر الوجه الثاني فقال (الغزالى):

إنه إن كان العالم على ما هو عليه لا يمكن أن يكون أكبر منه أو أصغر. فوجوده على ما هو عليه واجب لا ممكن. والواجب مستغنٍ عن علة. فقلوا بما قاله الدهريون من نفي الصانع، ونفي سبب هو مسبب الأسباب، وليس هذا مذهبكم.

قلت: الجواب عن هذا، أما بحسب مذهب ابن سينا فقريب. وذلك أن واجب الوجود عنده ضربان: واجب الوجود بذاته، وواجب الوجود بغيره. والجواب عندي عن هذا أقرب. وذلك أنه يجب في الأشياء الضرورية على هذا القول أن لا يكون لها فاعل ولا صانع. مثال ذلك: أن الآلة التي ينشر بها الخشب، هي آلة مقدرة في الكمية والكيفية، والمادة. أعني أنها لا يمكن أن تكون من غير حديد، ولا يمكن أن تكون بغير شكل المنشار. ولا يمكن أن يكون المنشار بأي قدر اتفق، وليس أحد يقول: إن المنشار هو واجب الوجود. فانظر ما أحسن هذه المغالطة.

ولو ارتفعت الضرورة عن كميات الأشياء المصنوعة وكيفياتها، وموادها كما توهّمه الأشعريّة في المخلوقات مع الحال، لارتفاعت الحكمة الموجودة في الصانع وفي المخلوقات. وكان يمكن أن يكون كل فاعل صانعاً، وكل مؤثر في الموجودات خالقاً. وهذا كله إبطال للعقل والحكمة.

قال أبو حامد:

الثالث: هو أن هذا القائل لا يعجز الخصم عن مقابلته بمثله. ونقول: إنه لم يكن وجود العالم قبل وجوده ممكناً، بل وافق الوجود الإمكان من غير زيادة ولا نقصان. فقلت: فقد انتقل القديم من العجز إلى القدرة، قلت: لا، لأن الوجود لم يكن ممكناً، فلم يكن مقدوراً. واستثنى حصول ما ليس بمحض العجز. وإن قلت: إنه كيف كان ممتنعاً فصار ممكناً؟ قلت: ولم يستحيل أن يكون ممتنعاً في حال، ممكناً في حال؟ فإن قلت: الأحوال متساوية. قيل لكم: والمقادير متساوية، فكيف يكون مقداراً ممكناً، أو أكبر منه أو أصغر بمقدار ظفر ممتنعاً؟ فإن لم يستحيل هذا، فهذا لا يستحيل. وهذه طريقة المقاومة.

والتحقيق في الجواب: أن ما ذكره من تقدّر الإمكانات لا معنى لها، وإنما المسلم أن الله تعالى قديم قادر لا يستحيل عليه الفعل أبداً لو أراده، وليس في هذا القدر ما يوجب إثبات زمان ممتد إلا أن يضفي الوهم إليه بتلبيسه أشياء أخرى.

قلت: حاصل هذا القول أن تقول الأشعريّة للفلاسفة: هذه المسألة عندنا مستحبّة؛ أعني قول القائل أن العالم يمكن أن يكون أكبر أو أصغر، وذلك أن هذا السؤال إنما يتصرّف على مذهب من يرى أن الإمكان يتقدّم خروج الشيء إلى الفعل؛ أعني وجود الشيء الممكّن. بل نقول: إن الإمكان وقع مع الفعل على ما هو عليه من غير زيادة ولا نقصان. قلت: إلا أن جحد تقدّم الإمكان للشيء الممكّن جحد للضروريات: فإن الممكّن يقابل الممتنع من غير وسط بينهما، فإن كان الشيء ليس ممكناً قبل وجوده، فهو ممتنع ضرورة، والممتنع إزالة موجوداً كذب محال. وأما إزالة الممكّن موجوداً فهو كذب ممكّن، لا كذب مستحيل. وقولهم: إن الإمكان مع الفعل كذب، فإن الإمكان والفعل متناقضان لا يجتمعان في آن واحد، فهو لازمهم ألا يوجد إمكان لا مع الفعل ولا قبله. والإلزام الصحيح للأشعريّة في هذا القول ليس هو أن يتقدّل القديم من العجز إلى القدرة، لأنه لا يسمى عاجزاً من لم يقدر على فعل الممتنع، وإنما الإلزام الصحيح أن يكون الشيء انتقل من طبيعة الامتناع إلى

طبيعة الوجود، وهو مثل انقلاب الضروري ممكناً وإنزال شيء مامتنعاً في وقت، ممكناً في وقت، لا يخرجه عن طبيعة الممكناً، فإن هذه حال كل ممكناً. مثال ذلك: أن كل ممكناً فوجده مستحيل في حال وجوده ضده في موضوعه، فإذا سلم الخصم أن شيئاً ما ممتنع في وقت، ممكناً في وقت آخر، فقد سلم أن الشيء من طبيعة الممكناً المطلق لا من طبيعة الممتنع؛ ويلزم هذا إذا فرض أن العالم كان ممتنعاً قبل حدوثه دهرأ لا نهاية له أن يكون إذا حدث انقلب طبيعته من الاستحالة إلى الإمكان. وهذه مسألة غير التي كان الكلام فيها وقد قلنا أن الخروج من مسألة إلى مسألة من فعل السفسطائيين.

وأما قوله: والتحقيق في الجواب: إن ما ذكره من تقدير الإمكانيات لا معنى له، وإنما المسلم أن الله تعالى، قدّيم قادر لا يمتنع عليه الفعل أبداً لرأيه وليس في هذا القدر ما يوجب إثبات زمان ممتنعاً إلا أن يضفي الوهم إليه بتلبيسه أشياء أخرى.

فإنه إن كان ليس في هذا الوضع ما يوجب سرديمة الزمان كما قال، ففيه ما يوجب إمكان وقوع العالم سرمدياً، وكذلك الزمان وذلك أن الله تعالى لم يزل قادراً على الفعل، فليس هنا ما يوجب امتناع مقارنة فعله على الدوام لوجوده بل لعل مقابل هذا هو الذي يدل على الامتناع وهو أنه لا يكون قادراً في وقت، ويكون قادراً في وقت آخر، ولا يقال فيه أنه قادر إلا في أوقات محدودة متناهية وهو موجود أزلي قدّيم. فعادت المسألة إلى: هل يجوز أن يكون العالم قدّيماً أو محدثاً، أو لا يجوز أن يكون قدّيماً، أو لا يجوز أن يكون محدثاً، أو يجوز أن يكون محدثاً ولا يجوز أن يكون قدّيماً، وإن كان محدثاً فهل يجوز أن يكون فعلًا أولاً أو لا أول؟ فإن لم يكن في العقل إمكان للوقوف على واحد من هذه المتقابلات فليرجع إلى السمع، ولا تعد هذه المسألة من العقليات. وإذا قلنا أن الأول لا يجوز عليه ترك الفعل الأفضل وفعل الأدنى لأنه نقص، فائي نقص أعظم من أن يوضع فعل القديم متناهياً محدوداً كفعل المحدث مع أن الفعل المحدود إنما يتصور من الفاعل المحدود لا من الفاعل القديم الغير محدود الوجود والفعل، وهذا كله كما ترى لا يخفى على من له أدنى بصر بالمعقولات. فكيف يمتنع على القديم أن يكون قبل الفعل الصادر عنه الآن فعل وقبل ذلك الفعل فعل ويمر ذلك في أذهاننا إلى غير نهاية، كما يستمر وجوده؛ أعني الفاعل إلى غير نهاية، فإن من لا يساوقي وجوده zaman ولا يحيط

به من طرفه يلزم ضرورة أن يكون فعله لا يحيط به الزمان ولا يساقه زمان محدود، وذلك أن كل موجود فلا يترافق فعله عن وجوده إلا أن يكون ينقصه من وجوده شيء أعني أن لا يكون على وجوده الكامل أو يكون من ذوي الاختيار فيترافق فعله عن وجوده عن اختياره ومن يضع أن القديم لا يصدر عنه إلا فعل حادث فقد وضع أن فعله بجهة ما مضطر وأنه لا اختيار له من تلك الجهة في فعله.

### الدليل الثالث على قدم العالم

قال أبو حامد: تمسكوا بأن قالوا وجود العالم ممكن قبل وجوده، إذ يستحيل أن يكون ممتنعاً ثم يصير ممكناً، وهذا الإمكان لا أول له أي لم يزل ثابتاً ولم يزل العالم ممكناً وجوده، إذ لا حال من الأحوال يمكن أن يوصف العالم فيه بأنه ممتنع الوجود، فإذا كان الإمكان لم يزل ممكناً على وفق الإمكان أيضاً لم يزل، فإن معنى قولنا أنه ممكناً وجوده أنه ليس محالاً وجوده فإذا كان ممكناً وجوده أبداً لم يكن محالاً وجوده أبداً وإن فإن كان محالاً وجوده أبداً بطل قولنا أنه ممكناً وجوده أبداً وإن بطل قولنا: إنه ممكناً وجوده أبداً بطل قولنا أن الإمكان لم يزل، وإن بطل قولنا الإمكان لم يزل صحيحاً قولنا: إن الإمكان له أول وإذا صحي أن له أولاً كان قبل ذلك غير ممكناً فبؤدي إلى إثبات حال لم يكن العالم ممكناً ولا كان الله عليه قادراً.

قلت: أما من يسلم أن العالم كان قبل أن يوجد ممكناً إمكاناً لم يزل، فإنه يلزمه أن يكون العالم أزلياً، لأن ما لم يزل ممكناً إن وضع أنه لم يزل موجوداً لم يكن يلزم عن إنزاله محال، وما كان ممكناً أن يكون أزلياً فواجب أن يكون أزلياً لأن الذي يمكن فيه أن يقبل الأزلية لا يمكن فيه أن يكون فاسداً إلا لو أمكن أن يعود الفاسد أزلياً، ولذلك ما يقول الحكيم، إن الإمكان في الأمور الأزلية هو ضروري.

قال أبو حامد: الإعراض أن يقال العالم لم يزل ممكناً الحالات فلا جرم ما من وقت إلا ويتصور أحداته فيه وإذا قدر موجوداً أبداً لم يكن حادثاً فلم يكن الواقع على وفق الإمكان بل على خلافه وهذا كقولهم في المكان وهو أن تقدير العالم أكبر مما هو أو خلق جسم فوق العالم ممكناً وكذا آخر فوق ذلك الآخر وهكذا إلى غير نهاية ولا نهاية لإمكان الزيادة ومع ذلك فوجود ملء مطلق لا غاية له غير ممكناً وكل ذلك وجود لا ينتهي طرفة غير ممكناً بل كما يقال إن الممكن جسم متاهي السطوع ولكن لا تتعين مقاديره في الكبر والصغر فكذلك الممكن الحالات وبمداده الوجود لا تتعين في التقدم والتأخر وأصل كونه حادثاً متعين فإنه الممكن لا غير.

قلت: أما من وضع أن قبل العالم إمكاناً واحداً بالعدد لم يزل فقد يلزم أن يكون العالم أزلياً وأما من وضع أن قبل العالم إمكانات للعالم غير متناهية بالعدد، كما وضع أبو حامد في الجواب فقد يلزمهم أن يكون قبل هذا العالم عالم، وقبل العالم الثاني عالم ثالث، ويمر ذلك إلى غير نهاية كحال في أشخاص الناس وبخاصة إذا وضع فساد المتقدم شرطاً في وجود المتأخر. مثال ذلك: أنه إن كان الله سبحانه قادرًا على أن يخلق قبل هذا العالم عالمًا آخر، وقبل ذلك الآخر آخر، فقد لزم أن يمر الأمر إلى غير نهاية وإلا لزم أن يوصل إلى عالم ليس يمكن أن يخلق قبله عالم آخر وذلك لا يقول به المتكلمون ولا تعطيه حجتهم التي يحتاجون بها على حدوث العالم، وإذا كان ممكناً أن يكون قبل هذا العالم عالم آخر إلى غير نهاية فإنزاله كذلك قد يظن به أنه ليس محالاً لكن إنزاله كذلك إذا فحص عنه يظهر أنه محال، لأنه يلزم أن تكون طبيعة هذا العالم طبيعة الشخص الواحد الذي في هذا العالم الكائن الفاسد، فيكون صدوره عن المبدأ الأول بالتحو الذي صدر عنه الشخص، وذلك بتوسط متحرك أزلي وحركة أزليه، فيكون هذا العالم جزءاً من عالم آخر كالحال في الأشخاص الكائنة الفاسدة في هذا العالم، فإذا اضطرار إما يتهدى الأمر إلى عالم أزلي بالشخص أو يتسلل، وإذا وجب قطع التسلسل فقطعها بهذا العالم أولى؛ أعني بإنزاله واحداً بالعدد أزلياً.

#### الدليل الرابع على قدم العالم

وهو أنهم قالوا: كل حادث فالمادة التي فيه تسبقه، إذ لا يستغني الحادث عن مادة فلا تكون المادة حادثة، وإنما الحادث الصور والأعراض والكيفيات على المواد، إلى قوله: فلم تكن المادة الأولى حادثة بحال.

قلت: حاصل هذا القول أن كل حادث فهو معken قبل حدوثه وأن الإمكان يستدعي شيئاً يقام به وهو الم محل القابل للشيء الممكن، وذلك أن الإمكان الذي من قبل القابل ليس ينبغي أن يعتقد فيه أنه الإمكان الذي من قبل الفاعل، وذلك أن قولنا في زيد أنه يمكن أن يفعل كذا غير قولنا في المفعول أنه يمكن، ولذلك يشترط في إمكان الفاعل إمكان القابل فإذا كان الفاعل لا يمكن أن يفعل ممتنعاً، وإذا لم يمكن أن يكون الإمكان المتقدم على الحادث في غير موضوع أصلاً ولا يمكن أن يكون الفاعل هو الموضوع، ولا الممكن، لأن

الممكн إذا حصل بالفعل ارتفع الإمكان فلم يبق إلا أن يكون العامل للإمكان هو الشيء القابل للممكن وهو المادة. والمادة لا تتكون بما هي مادة لأنها كانت تحتاج إلى مادة وتمر الأمر إلى غير نهاية، بل إن كانت مادة متكونة فمن جهة ما هي مركبة من مادة وصورة، وكل متكونة فإنما يتكون من شيء ما، فإذاً أن يمر ذلك إلى غير نهاية على استقامته في مادة غير متناهية وذلك مستحيل، وأن قدرنا محركاً أزلياً لأنه لا يوجد شيء بالفعل غير متنه، وإنما أن تكون الصور تعاقب على موضوع غير كائن ولا فاسد ويكون تعاقبها أزلياً ودوراً. فإن كان ذلك كذلك وجوب أن يكون هنا حرمة أزلية تفيد هذا التعاقب الذي في الكائنات الفاسدات الأزلية، وذلك أنه يظهر أن كون كل واحد من المتكونات هو فساد للأخر وفساده هو كون لغيره وألا يتكون شيء من غير شيء، فإن معنى التكون هو انقلاب الشيء وتغيره مما بالقوة إلى الفعل، ولذلك فليس يمكن أن يكون عدم الشيء هو الذي يتحول وجوداً، ولا هو الشيء الذي يوصف بالكون؛ أعني الذي نقول فيه أنه يتكون، فبقي أن يكون هنا شيء حامل للصور المتضادة وهي التي تعاقب الصور عليها.

قال أبو حامد: الاعتراض أن يقال: الإمكان الذي ذكروه يرجع إلى قضاء العقل، فكل ما قدر العقل وجوده فلم يمتنع عليه تقديره سميائه ممكناً، وإن امتنع سميائه مستحيلاً، وإن لم يقدر على تقدير عدمه سميائه واجباً فهذه قضايا عقلية لا تحتاج إلى موجود حتى تجعل وصفاً له. بدليل ثلاثة أمور:

أحددها: أن الإمكان لو استدعي شيئاً موجوداً يضاف إليه ويقال أنه إمكانه لاستدعي الامتناع شيئاً موجوداً بقال أنه امتناعه، وليس للمنتزع وجود في ذاته ولا مادة بطري عليها الحال حتى يضاف الامتناع إلى المادة.

قلت: أما أن الإمكان يستدعي مادة موجودة فذلك بين فإن سائر المفهولات الصادقة لا بد أن تستدعي أمراً موجوداً خارج النفس، إذ كان الصادق كما قيل في حله: إنه الذي يوجد في النفس على ما هو عليه خارج النفس. فلا بد في قولنا في الشيء: إنه ممكناً أن يستدعي هذا الفهم شيئاً يوجد فيه هذا الإمكان. وأما الاستدلال على أنه لا يستدعي معمول الإمكان موجوداً يستدعيه فإليه بدلليل أن المنتزع لا يستدعي موجوداً يستند إليه، فقول سفسطائي. وثالث أن المنتزع يستدعي موضوعاً مثل ما يستدعي الإمكان، وذلك بين لأن المنتزع هو مقابل الممكنا والأضداد المقابلة تقتضي ولا بد موضوعاً، فإن

الامتناع هو سلب الإمكان، فإن كان الإمكان يستدعي موضوعاً فإن الامتناع الذي هو سلب ذلك الإمكان يقتضي موضوعاً أيضاً؛ مثل قولنا: إن وجود الخلاء ممتنع لأن وجود الأبعاد مفارقة ممتنع خارج الأجسام الطبيعية أو داخلها. ونقول: إن الصدرين ممتنع وجودهما في موضوع واحد. ونقول: إنه ممتنع أن يوجد الاثنين واحداً، ومنع ذلك في الوجود. وهذا كله بين بنفسه، فلا معنى لاعتبار هذه المغالطة التي أتى بها هنا.

قال أبو حامد: والثاني: إن السواد والبياض يقضى العقل فيما قبل وجودهما بكونهما ممكين فإن كان هذا الإمكان مضافاً إلى الجسم الذي يطرى عليه حتى يقال معناه أن هذا الجسم يمكن أن يسود وإن يبيض، فإذا ليس البياض في نفسه ممكناً ولا له نعت الإمكان وإنما الممكن الجسم والإمكان مضافاً إليه فنقول: ما حكم نفس السواد في ذاته أو هو ممكناً أو واجب أو ممتنع ولا بد من القول بأنه ممكناً فدل أن العقل في القضية بالإمكان لا يفتقر إلى وضع ذات موجودة يضيف إليها الإمكان.

قلت: هذه مغالطة، فإن الممكناً يقال على القابل وعلى المقبول، والذى يقال على الموضوع يقابل الممتنع والذى يقال على المقبول يقابله الضروري. والذى يتصرف بالإمكان الذى يقابل الممتنع ليس هو الذى يخرج من الإمكان إلى الفعل من جهة ما يخرج إلى الفعل، لأن إذا خرج ارتفع عنه الإمكان وإنما يتصرف بالإمكان من جهة ما هو بالقوة. والحاصل لهذا الإمكان هو الموضوع الذي يستقل من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، وذلك بين من حد الممكناً، فإن الممكناً هو المعدوم الذي يتهيأ أن يوجد وألا يوجد، وهذا المعدوم الممكناً ليس هو ممكناً من جهة ما هو معدوم ولا من جهة ما هو موجود بالفعل، وإنما هو ممكناً من جهة ما هو بالقوة، ولهذا قالت المعتزلة إن المعدوم هو ذات ما؛ أعني المعدوم في نفسه. من جهة ما هو بالقوة، أعني أنه من جهة القوة والإمكان الذي له يلزم أن يكون ذاتاً ما في نفسه فإن العدم ذات ما، وذلك أن العدم يضاد الوجود وكل واحد منها يخلف صاحبه، فإذا ارتفع عدم شيء ما خلفه وجوده وإذا ارتفع وجوده خلفه عدمه. ولما كان نفس العدم ليس يمكن فيه أن ينقلب وجوداً ولا نفس الوجود أن ينقلب عدماً، وجب أن يكون القابل لهما شيئاً ثالثاً غيرهما، وهو الذي يتصرف بالإمكان والتكون والانتقال من صفة العدم إلى صفة الوجود، فإن العلم لا يتصرف بالتكون والتغير ولا الشيء الكائن بالفعل أيضاً يتصرف بذلك، لأن الكائن إذا صار بالفعل ارتفع عنه وصف التكون والتغير

والإمكان، فلا بد إذاً ضرورة من شيء يتصرف بالتكوين والتغير والانتقال من العدم إلى الوجود كحال الحال في انتقال الأصداء بعضها إلى بعض؛ أعني أنه يجب أن يكون لها موضوع تتعاقب عليه، إلا أنه في التغير الذي في سائر الأعراض بالفعل، وهو في الجوهر بالقوة. ولستنا نقدر أيضاً أن نجعل هذا الموصوف بالإمكان والتغير الشيء الذي بالفعل؛ أعني الذي منه الكون من جهة ما هو بالفعل لأن ذلك أيضاً يذهب، والذي منه الكون يجب أن يكون جزءاً من المكون، فإذاً هنا موضوع ضرورة هو القابل للإمكان وهو الحامل للتغير والتكوين، وهو الذي يقال فيه أنه تكون وتغير وانتقل من العدم إلى الوجود. ولستنا نقدر أيضاً أن نجعل هذا من طبيعة الشيء الخارج إلى الفعل؛ أعني من طبيعة الموجود بالفعل لأنه لو كان ذلك كذلك لم يكن الموجود، وذلك أن التكون هو من معدوم لا من موجود. فهذه الطبيعة إتفق الفلسفة والمعتزلة على إثباتها، إلا أن الفلسفة ترى أنها لا تتعري من الصورة المروجدة بالفعل؛ أعني لا تتعري من الوجود، وإنما تنتقل من وجود إلى وجود كانتقال النطفة مثلاً إلى الدم وإنثال الدم إلى الأعضاء التي للجتين وذلك أنها لو تعرت من الوجود لكان موجودة بذاتها، ولو كانت موجودة بذاتها لما كان منها كون، وهذه الطبيعة عندهم هي التي يسمونها بالهيواني وهي علة الكون والفساد، وكل موجود يتعري من هذه الطبيعة فهو عندهم غير كائن ولا فاسد.

قال أبو حامد: والثالث أن نفوس الأدميين عندهم جواهر قائمة بأنفسها ليس بجسم ومادة ولا منطبع في مادة وهي حادثة على ما اختاره ابن سينا والمحققون منها ولها إمكان قبل حدوثها وليس لها ذات ولا مادة فلإمكانها وصف إضافي ولا يرجع إلى قدرة القادر وإلى الفاعل فإلى ماذا يرجع؟ فينقلب عليهم هذا الإشكال.

قلت: لا أعلم أحداً من الحكماء قال أن النفس حادثة حدوثاً حقيقة ثم قال أنها باقية إلا ما حكاه عن ابن سينا، وإنما الجميع على أن حدوثها هو إضافي، وهو اتصالها بالإمكانات الجسمية القابضة لذلك الإتصال، كالمكانات التي في المرايا لانصاف شعاع الشمس بها، وهذا الإمكان عندهم ليس هو من طبيعة إمكان الصور الحادثة الفاسدة، بل هو إمكان على نحو ما يزعمون أن البرهان أدى إليه، وأن الحامل لهذا الإمكان طبيعة غير طبيعة الهيواني، ولا يقف على مذهبهم في هذه الأشياء إلا من نظر في كتبهم على الشروط التي وضعوها مع فطرة فائقة ومعلم عارف. فتعرضني أبي حامد إلى مثل هذه الأشياء هذا التحول

من التعرض لا يليق بمثله، فإنه لا يخلو من أحد أمرين إما أنه فهم هذه الأشياء على حقائقها هبنا على غير حقائقها وذلك من فعل الأشرار، وإما أنه لم يفهمها على حقيقتها فتعرض إلى القول فيما لم يحط به علمًا وذلك من فعل الجهال، والرجل يجعل عندها عن هذين الوصفين، ولكن لا بد للجواب من كبوة فكورة أبي حامد هي وضعه هذا الكتاب، ولعله اضطر إلى ذلك من أجل زمانه ومكانه.

### قال أبو حامد مجبياً عن الفلاسفة:

فإن قيل رد الإمكان إلى قضاء العقل محال إذ لا معنى لقضاء العقل إلا العلم بالإمكان، فالإمكان معلوم وهو غير العلم بل العلم يحيط به ويتبصر ويتعلق به على ما هو عليه، والعلم لو قدر عدمه لم يتعد المعلوم والمعلوم إذا قدر انتفاءه انتفى العلم فالعلم والمعلوم أمران ثانان: أحدهما تابع والأخر متبع، ولو قدرنا إعراض العقول عن تقدير الإمكان وغفلتهم عنه لكننا نقول لا يرتفع الإمكان بل الممكنتات في أنفسها ولكن العقول غفت عنها أو عدلت العقول والعقلاء فيقي الإمكان لا محالة.

وأما الأمور الثلاثة فلا حجة فيها فإن الامتناع أيضاً وصف إضافي يستدعي موجوداً يضاف إليه ومعنى الممتنع الجمع بين الصدفين، فإذا كان المحل أحياناً كان ممتنعاً عليه أن يسود مع وجود البياض، فلا بد من موضوع يشار إليه موصوف بصفة فعند ذلك يقال ضده ممتنع عليه، فيكون الامتناع وصفاً إضافياً قائماً بموضوع مضافاً إليه. ولما الوجوب فلا يخفى أنه مضاف إلى الوجود الواجب.

وأما الثاني وهو كون السواد في نفسه ممكناً فنلخص، فإنه إن أحد مجرد دون محل يحده كان ممتنعاً لا ممكناً وإنما يصير ممكناً إذا قدر هيئة في جسم فالجسم مهيأً لتبدل هيئة والتبدل ممكناً على الجسم وإلا فليس للسواد نفس مفردة حتى يوصف بإمكان.

وأما الثالث وهو النفس فهي قديمة عند فريق ولكن ممكناً لها التعلق بالأبدان فلا يلزم على هذا ومن سلم حدوثه فقد اعتنق فريق منهم أنه منطبع في المادة تابع للمزاج على ما دل عليه كلام جاليتوس في بعض المواضع، فتكون في مادة وإمكاناتها مضاف إلى مادتها وعلى مذهب من سلم أنها حادثة وليس منطبقة فمعناه أن المادة ممكناً لها أن يدورها نفس ناطقة فيكون الإمكان السابق على الحدوث مضافاً إلى المادة وإن لم تطبع فيها فلها علاقة معها إذ هي المدبرة والمستعملة لها، فيكون الإمكان راجحاً إليها بهذا الطريق.

قلت: ما أورده في هذا الفصل، هو كلام صحيح وانت تبين ذلك مما ذكرنا من تفهيم طبيعة الممكنا.

نم قال أبو حامد معانداً للحكماء:

والجواب أن رد الإمكان والوجوب والإمتناع إلى قضايا عقلية صحيحة . وما ذكر بأن معنى قضايا العقل علمه والعلم يستدعي معلوماً فيقال لهم: كما أن اللوئية والحيوانية وسائر القضايا الكلية ثابتة في العقل عندهم، وهي علوم لا يقال لا معلوم لها ولكن لا وجود لمعلوماتها في الأعيان جنباً صرخ الفلاسفة بأن الكليات موجودة في الأذهان لا في الأعيان، وإنما الموجود في الأعيان جزئيات شخصية وهي محسومة غير معقولة ولكنها سبب لأن يتمنع العقل منها قضية مجردة عن المادة عقلية، فإذا اللوئية قضية مجردة في العقل . سوى السوادية والبياضية ولا يتصور في الوجود لون ليس بسود ولا بياض ولا غيره من الألوان، وثبت في العقل صورة اللوئية من غير تفصيل وبهذا هي صورة وجودها في الأذهان لا في الأعيان فإن لم يتمتع هذا لم يتمتع ما ذكرناه.

قلت: هذا كلام سفسطائي ، لأن الإمكان هو كلي ، له جزئيات موجودة خارج الذهن كسائر الكليات ، وليس العلم عملاً للمعنى الكلي ولكنه علم للجزئيات بنحو كلي . يفعله الذهن في الجزئيات . عندما يجرد منها الطبيعة الواحدة المشتركة التي انقسمت في المواد ، فالكلي: ليست طبيعة الأشياء التي هو لها كلي ، وهو في هذا القول غالط فأخذ أن طبيعة الإمكان هي طبيعة الكلي . دون أن يكون هنالك جزئيات يستند إليها هذا الكلي أعني الإمكان الكلي . والكلي ليس بمعلوم بل به تعلم الأشياء ، وهو شيء موجود في طبيعة الأشياء المعلومة بالقوة ، ولو ذلك لكان إدراكه للجزئيات من جهة ما هي كليات إدراكاً كاذباً وإنما كان يكون بذلك كذلك لو كانت الطبيعة المعلومة جزئية بالذات لا بالعرض ، والأمر بالعكس ؛ أعني أنها جزئية بالعرض كليّة بالذات ، ولذلك متى لم يدركها العقل من جهة ما هي كليّة غلط فيها وحكم عليها بأحكام كاذبة ، فإذا جرد تلك الطبائع التي في الجزئيات من المواد وصيّرها كليّةً أمكن أن يحكم عليها حكمًا صادقاً ، وإنما اختلفت عليه الطبائع والممكن هو واحد من هذه الطبائع . وأيضاً مثلكما في قول الفلاسفة الكليات موجودة في الأذهان لا في الأعيان ، إنما يريدون أنها موجودة بالفعل في الأذهان لا في الأعيان وليس يريدون إنها ليست موجودة أصلًا في الأعيان بل يريدون إنها موجودة بالقوة غير موجودة بالفعل ، ولو كانت غير موجودة أصلًا . وكانت كاذبة . وإذا كانت خارج الأذهان موجودة بالقيقة ، وكان الممكن خارج النفس بالقوة فإذا من هذه الجهة تشبه طبيعة الممكن ، ومنها راج أن يغلط لأنه شبه الإمكان بالكليات لكونهما يجتمعان في الوجود الذي بالقيقة ، ثم وضع أن الفلاسفة يقولون: إنه

ليس للكليات خارج النفس وجود أصلًا فاتح أن الإمكان ليس له وجود خارج النفس فما أبعق هذه المغالطة وأخبتها.

قال أبو حامد: وأما قولهم لو قدر عدم العقلاء أو غفلتهم مكان الإمكان ينعدم. فنقول: ولو قدر عدمهم هل كانت القضايا الكلية وهي الأجناس والأ النوع تندم، فإذا قالوا نعم إذا لا معنى لها إلى قضية في العقول فذلك قولنا في الإمكان ولا فرق بين البابين. وإن زعموا أنها تكون باقية في علم الله تعالى فكذا القول في الإمكان فالإلزم وافع والمقصود إظهار تناقض كلامهم.

قلت: الذي يظهر من هذا القول سخافته، وتناقضه، وذلك إن أقنع ما أمكن فيه ابتناء على مقدمتين. أحديهما: أنه بين أن الإمكان منه جزئي خارج النفس وكلي وهو معقول تلك الجزئيات فهو قول غير صحيح. وإن قالوا: إن طبيعةالجزئيات خارج النفس من الممكنات هي طبيعة الكلي الذي في الذهن فليس له لا طبيعة الجزئي ولا الكلي، أو تكون طبيعة الجزئي هي طبيعة الكلي وهذا كله سخافات. وكيف ما كان، فإن الكلي له وجود ما خارج النفس.

قال أبو حامد: وأما العذر عن الإمتاع فإنه يضاف إلى المادة الموصوفة بالشيء إذ يمتنع عليه ضده، فليس كل مجال كذلك، فإن وجود شريك الله تعالى مجال وليس ثم مادة يضاف إليها الإمتاع. فإن زعموا أن معنى استحالة الشريك انفراد الله تعالى بذاته وتتوحده واجب والإنفراد مضاف إليه. فنقول: ليس بواجب فإن العالم موجود معه فليس منفردًا. فإن زعموا أن انفراده عن النظير واجب ونقض الواجب ممتنع وهو إضافة إليه قلنا معنى انفراد الله تعالى عنها ليس كإنفراده عن النظير، فإن انفراده عن النظير واجب وانفراده عن المخلوقات الممكنة غير واجب.

قلت: هذا كله كلام ساقط فإنه لا يشك أن قضايا العقل إنما هي حكم له على طبائع الأشياء خارج النفس. فلو لم يكن خارج النفس لا ممكناً ولا ممتنعاً لكان قضاء العقل بذلك كلا قضاء، ولم يكن فرق بين العقل والوهم. وجود النظير لله سبحانه ممتنع الوجود في الوجود، كما أنه وجوده واجب الوجود في الوجود فلا معنى التكثير الكلام في هذه المسألة.

قال أبو حامد: ثم العذر باطل بالتفوس الحادثة. فإن لها ثواباً مقدرة وإمكاناً حساباً على الحدوث، وليس ثم ما يضاف إليه وقولهم: إن المادة ممكناً لها أن تدبرها النفوس. فهذه إضافة بعيدة فإن اكتفيت بهذا فلا يبعد أن يقال معنى إمكان الحادث أن القادر عليها يمكن في حقه أن يحدثنها خيكون إضافة إلى الفاعل مع أنه ليس منطبعاً فيه، كما أنه إضافة إلى

البدن المتفعل مع أنه لا ينطبع فيه ولا فرق بين النسبة إلى الفاعل والسبة إلى المتفعل إذ لم يكن إنطباع في المرضعين.

قلت: يريد أنه يلزمهم إن وضعوا الإمكان بحدوث النفس غير منطبع في المادة أن يكون الإمكان الذي في القابل كالإمكان الذي في الفاعل، لأن يصدر عنه الفعل فيستوي الإمكانان وذلك شيء شنيع. وذلك أن على هذا الوضع تأتي النفس كأنها تدير البدن من خارج كما يدبر الصانع المصنوع، فلا تكون النفس هيئة في البدن كما لا يكون الصانع هيئة في المصنوع.

والجواب: أنه لا يمتنع أن يوجد من الكلمات التي تجري مجرى الهيئات ما يفارق محله مثل الملاح في السفينة والصانع مع الآلة التي يفعل بها، فإن كان البدن كالآلة للنفس، فهي هيئة مفارقة. وليس الإمكان الذي في الآلة كالإمكان الذي في الفاعل، بل توجد الآلة في العالدين جميعاً أعني الإمكان الذي في المتفعل والإمكان الذي في الفاعل، ولذلك كانت الآلات محركة ومحركة، فمن جهة أنها محركة يوجد فيها الإمكان الذي في الفاعل، ومن جهة أنها متحركة يوجد فيها الإمكان الذي في القابل، فليس يلزمهم من وضع النفس مفارقة أن يوضع الإمكان الذي في الفاعل هو بعينه الإمكان الذي في الفاعل. وأيضاً الإمكان الذي في الفاعل عند الفلاسفة ليس حكماً عقلياً فقط، بل حكم على شيء خارج النفس، فلا مفعمة للمعاندة بتشبيه أحد الإمكانين بالآخر.

ولما شعر أبو حامد أن هذه الأقاويل كلها إنما تفيد شكوكاً وحيرة عند من لا يقدر على حلها وهو من فعل الشرار السفسطانيين.

قال:

ر فلان قبل: فقد عوئتم في جميع الإغراضات على مقابلة الإشكالات بالإشكالات ولم يخل ما أوردتموه من الأشكال.

قلنا: المعارضة تبين فساد الكلام لا محالة وينحل وجه الإشكال في تقدير المعارضة والمطالبة، ونحن لم نلتزم في هذا الكتاب إلا تكثير مذهبهم والتغيير في وجوه أدلةهم بما نبين نهافهم، ولم نتطرق للذب عن مذهب معين فلذلك لا تخرج عن مقصود الكتاب ولا تستقصي القول في الأدلة الدالة على الحدث. إذ غرضنا إبطال دعواهم معرفة القدم. وأما إثبات المذهب الحق فستضع فيه كتاباً بعد الفراغ من هذا إن شاء الله ونسميه قواعد المقاديد ونعتني فيه بالإثبات كلما اعتبرنا في هذا الكتاب بالهدم.

قلت: أما مقابلة الإشكالات بالإشكالات فليس تقتضي هدماً، وإنما تقتضي حيرة وشكوكاً عند من عارض إشكالاً بإشكال، ولم بين عنده أحد الإشكاليين وبطحان الإشكال الذي يقابله وأكثر الأفوايل التي عاندهم بها هذا الرجل هي شكوك تعرض عند ضرب أقواب لهم بعضها بعض وتشبيه المخلفات منها بعضها بعض، وتلك معاندة غير تامة. والمعاندة التامة إنما هي التي تقتضي إبطال مذهبهم بحسب الأمر في نفسه لا بحسب قول القائل به، مثل إنزاله أنه يمكن لخصومهم أن يدعوا إن الإمكان حكم ذهني، مثل دعواهم ذلك في الكلي فإنه لو سلم صحة الشبه بينهما لم يلزم عن ذلك إبطال كون الإمكان قضية مستندة إلى الوجود وإنما كان يلزم عنه أحد الأمرين، أما إبطال كون الكلي في الذهن فقط، وأما كون الإمكان في الذهن فقط. وقد كان واجباً عليه أن يبتدئ بتفريير الحق قبل أن يبتدئ بما يوجب حيرة الناظرين وتشككهم، لثلا يموت الناظر قبل أن يقف على ذلك الكتاب، أو يموت هو قبل وضعه وهذا الكتاب لم يصل إلينا بعد، ولعله لم يؤلفه قوله: إنه ليس يقصد في هذا الكتاب نصرة مذهب مخصوص، إنما قاله لشلا يظن به أنه يقصد نصرة مذهب الأشعرية. والظاهر من الكتب المنسوبة إليه أنه راجع في العلوم الإلهية إلى مذهب الفلسفه ومن أبينها في ذلك وأصحها ثبناً له كتابه المسمى بمشكاة الأنوار.

## المسألة الثانية في إبطال قولهم في أبدية العالم. والزمان والحركة

قال أبو حامد: لعلم أن هذه المسألة فرع الأولى، فإن العالم عبدهم كما أنه أزله لا بداية لوجوده فهو أبدى لا نهاية لآخره، ولا يتصرّر فناؤه وفساده بل لم يزل كذلك ولا يزال أيضاً كذلك.

وأدلةهم الأربع التي ذكرناها في الأزلية جارية في الأبدية والاعتراض كالاعتراض من غير فرق. فإنهم يقولون: إن العالم معمول وعلمه أزلية أبدية. فكذلك المعمول مع العلة وتقول: إذا لم تغير العلة لم يتغير المعمول. عليه بنوا منع الحدوث وهو بعنه جار في الانقطاع وهذا سلوكهم الأول.

ومسلكهم الثاني: إن العالم إذا عدم فيكون عدمه بعد وجوده فيكون له بعد فقيه إثبات الزمان.

ومسلكهم الثالث: إن إمكان الوجود لا ينقطع، فكذلك الوجود الممكن يجوز أن يكون على وفق الإمكان. إلا أن هذا الدليل لا يقوى، فانا نجحيل أن يكون أزلياً ولا نتحيل أن يكون أبداً لو أبقاء الله تعالى أبداً إذ ليس من ضرورة العادت أن يكون له آخر ومن ضرورة الفعل أن يكون حادثاً وأن يكون له أول. ولم يوجّب أن يكون للعالم لا محالة آخر إلا أبو الهذيل العلاف فإنه قال كما يستحب في الماضي دورات لا نهاية لها فكذلك في المستقبل. وهو فاسد لأن كل المستقبل قط لا يدخل في الوجود لا متلاحقاً ولا متساوياً والماضي قد دخل كله في الوجود متلاحقاً وإن لم يكن متساوياً. وإذا ثبّت أن لا ينبع بقاء العالم أبداً من حيث العقل بل نجور إيقاء وإففاء فإنما يعرّف الواقع من فحصي الممكن بالشرع فلا يتعلّق النظر فيه بالمعقول..

قلت: أما قوله إنما يلزم عن دليلهم الأول من أزلية العالم فيما مضى يلزم عنه فيما يستقبل فصحيح. وكذلك دليلهم الثاني. وأما قوله إنه ليس يلزم في الدليل الثالث في المستقبل مثل ما يلزم في الماضي على رأيهما فانا نجحيل أن

يكون العالم أزلياً فيما مضى، ولستنا نحيل أن يكون أزلياً فيما يستقبل إلا أبو الهديل العلاف فإنه يرى أن كون العالم أزلياً من الطرفين مجال، فليس كما قال لابنه إذا سلم لهم أن العالم لم ينزل إمكاناته وأن إمكاناته يلتحقه حالة ممتدة معه يقدر بها ذلك الإمكان كما يلحق الموجود الممكن إذا خرج إلى الفعل تلك الحال. وكان يظهر من هذا الإمتداد أنه ليس له أول. صع لهم أن الزمان ليس له أول إذ ليس هذا الإمتداد شيئاً إلا الزمان وتسمية من سماء دهرًا لا معنى لها، وإذا كان الزمان مقارناً للإمكان والإمكان مقارناً للموجود المتحرك فالوجود المتحرك لا أول له. وأما قولهم: إن كل ما وجد في الماضي فله أول قضية باطلة، لأن الأول يوجد في الماضي أزلياً كما يوجد في المستقبل، وأما تفريقهم في ذلك بين الأول وفعله فدعوى تحتاج إلى برهان لكن وجود ما وقع في الماضي مما ليس بأزلي غير وجود ما وقع في الماضي من الأزلي، وذلك أن ما يقع في الماضي من غير الأزلي هو متنه من الطرفين؛ أعني أن له ابتداء وانقضاء وأما ما وقع في الماضي من الأزلي فليس له ابتداء ولا انقضاء ولذلك لما كانت الفلسفة لا يضعون للحركة الدورية إبتداء فليس يلزمهم أن يكون لها انقضاء، لأنهم لا يضعون وجودها في الماضي وجود الكائن الفاسد، ومن سلم ذلك منهم فقد تناقض، ولذلك كانت هذه القضية صحيحة أن كل ما له ابتداء فله انقضاء. وأما أن يكون شيء له ابتداء وليس له انقضاء فلا يصح إلا لو انقلب الممكن أزلياً، لأن كل ما له ابتداء فهو ممكن. وأما أن يكون شيء يمكن أن يقبل الفساد ويقبل الأزلية فشيء غير معروف، وهو مما يجب أن يفحص عنه وقد فحص عنه الأوائل، فأبو الهديل موافق لل فلا يدخل كله في الوجود لأن ما كان في الماضي قد دخل كله في الوجود وما في المستقبل فلا يدخل كله في الوجود وإنما يدخل منه شيء فشيء، فكلام مموجة. وذلك أن ما في الماضي بالحقيقة فقد دخل في الزمان، وما دخل في الزمان فالزمان يفضل عليه بظرفه وله كل وهو متنه ضرورة، وأما ما لم يدخل في الماضي كدخول الحادث فلم يدخل في الماضي إلا باشتراك الإسم، بل هو مع الماضي ممتد إلى غير نهاية وليس له كل وإنما الكل لأجزاءه. وذلك أن الزمان إن لم يوجد له مبدأ أول حادث في الماضي، لأن كل مبدأ حادث هو حاضر، وكل حاضر قبله ماض، فما يوجد

مساوأً للزمان والزمان مساوأً له، فقد يلزم أن يكون غير متنه وألا يدخل منه في الوجود الماضي إلا أجزاءه التي يحصرها الزمان من طرفه كما لا يدخل في الوجود المتحرك من الزمان في الحقيقة، إلا الآن ولا من الحركة إلا كون المتتحرك على العظم الذي يتحرك عليه في الآن الذي هو سياق. فإنه كما أن الموجود الذي لم ينزل فيما مضى، لسنا نقول: إن ما سلف من وجوده قد دخل الآن في الوجود، لأنه لو كان ذلك لكان وجوده له مبدأ ولكن الزمان يحصره من طرفه، كذلك نقول: فيما كان مع الزمان لا فيه فالدورات الماضية إنما دخل منها في الوجود الوهمي ما حصره منها الزمان، وأما التي هي مع الزمان فلم تدخل بعد في الوجود الماضي كما لم يدخل في الوجود الماضي ما لم ينزل موجوداً إذ كان لا يحصره الزمان. وإذا تصور موجود أزلي، فأفعاله غير متاخرة عنه على ما هو شأن كل موجود تم وجوده أن يكون بهذه الصفة فإنه إن كان أزلياً ولم يدخل في الزمان الماضي فإنه يلزم ضرورة لا تدخل أفعاله في الزمان الماضي لأنها لو دخلت وكانت متاخرة فكان ذلك الموجود الأزلي لم ينزل عادماً الفعل وما لم ينزل عادماً الفعل فهو ضرورة ممتنع، والأدلة بالмوجود الذي لا يدخل وجوده في الزمان ولا يحصره الزمان أن تكون أفعاله كذلك، لأنه لا فرق بين وجود الموجود وأفعاله فإن كانت حركات الأجرام السماوية وما يلزم عنها أفعالاً للموجود أزلي غير داخل وجوده في الزمان الماضي، فواجب أن تكون أفعاله غير داخلة في الزمان الماضي. فليس كل ما نقول فيه أنه لم ينزل يجوز أن يقال فيه قد دخل في الزمان الماضي ولا أنه قد انقضى لأن ما له نهاية فله مبدأ، وأيضاً فإن قولنا فيه لم ينزل نفي الدخوله في الزمان الماضي ولأن كان له مبدأ، والذي يضع أنه قد دخل في الزمان الماضي يضع له مبدأ فهو يتصادر على المطلوب، فإذا ليس بصحيف أن ما لم ينزل مع الوجود الأزلي فقد دخل في الوجود إلا لو دخل الموجود الأزلي في الوجود بدخوله في الزمان الماضي. فإذا قولنا: كل ما مضى فقد دخل في الوجود يفهم منه معنيان: أحدهما: إن كل ما دخل في الزمان الماضي فقد دخل في الوجود وهو صحيح، وأما ما مضى مقارناً للوجود الذي لم ينزل أي لا ينفك عنه فليس يصح أن نقول قد دخل في الوجود لأن قولنا فيه قد دخل ضد لقولنا أنه مقارن للوجود الأزلي، ولا فرق في هذا بين الفعل والوجود؛ أعني من سلم بإمكان وجود موجود لم ينزل فيما مضى فقد ينبغي أن يسلم أن هنالك أفعالاً لم تزل قبل فيما مضى، وأنه ليس يلزم أن تكون أفعاله ولا بد قد دخلت

في الوجود، كما ليس يلزم في استمرار ذاته فيما مضى أن يكون قد دخل في الوجود، وهذا كله بين كما ترى. وبهذا المفهوم الأول يمكن أن توجد أفعال لم تزل ولا تزال ولو امتنع ذلك في الفعل لامتنع في الوجود إذ كل موجود فقده مقارن له في الوجود، فهو لاء القوم جعلوا إمتناع الفعل عليه أزلياً ووجوده أزلياً وذلك غاية الخطأ. لكن إطلاق إسم الحدوث على العالم كما أطلقه الشرع أخص به من إطلاق الأشعرية لأن الفعل بما هو فعل فهو محدث وإنما يتصور القدم فيه لأن هذا الإحداث والفعل المحدث ليس له أول ولا آخر. قلت: ولذلك عسر على أهل الإسلام أن يسمى العالم قديماً والله قديم وهم لا يفهمون من القديم إلا ما لا علة له وقد رأيت بعض علماء الإسلام قد مال إلى هذا الرأي.

قال أبو حامد: وأما مسلكهم الرابع فهو محال لأنهم يقولون إذا عدم العالم بغير إمكان وجوده، إذ الممكن لا ينقلب مستحيلاً وهو وصف إضافي فيفتقر كل حادث بزعمهم إلى مادة سابقة، وكل منعدم فيفتقر إلى مادة ينعدم عنها فالمواد والأصول لا تنعدم وإنما تنعدم الصور والأغراض الحالية فيها.

قلت: أما إذا وضع تعاقب الصور دوراً على موضوع واحد، ووضع أن الفاعل لهذا التعاقب فاعل لم ينزل، فليس يلزم عن وضع ذلك محال، وأما إن وضع هذا التعاقب على مواد لا نهاية لها أو صور لا نهاية لها في النوع فهو محال، وكذلك إن وضع ذلك من غير فاعل أزلي أو من فاعل غير أزلي لأنه إن كانت هنالك مواد لا نهاية لها وجد ما لا نهاية له بالفعل، وكذلك مستحيل، وأبعد من ذلك أن يكون هذا التعاقب عن فاعلات محدثة ولذلك لا يصح على هذه الجهة أن إنساناً يكون ولا بد عن إنسان إن لم يوضع ذلك متعاقباً على مادة واحدة حتى يكون فساد بعض الناس المتقدمين مادة للمتأخرین، وجود بعض المتقدمين أيضاً يجري مجرى الفاعل والآلة المتأخرین، وذلك كله بالعرض لأن كون هؤلاء كالآلة للفاعل الذي لم ينزل يكون إنساناً بوساطة إنسان ومن مادة إنسان. وهذا كله إذا لم يفصل هذا التفصيل لم ينفك الناظر في هذه الأشياء من شكوك لا مخلص له منها فلعل الله أن يجعلك وإياناً من بلغ درجة العلماء الذين بلغوا متنه الحقيقة في الجائز من أفعاله والواجب التي لا تنتهي، وكل ما قلته من هذا كله فليس بيبن هنا ويجب أن يفحص عنه بعناية على الشروط التي

بينها القدماء واشترطوها في الفحص، ولا بد مع ذلك أن يسمع الإنسان أقوالهم المختلفة في كل شيء يفحص عنه إن كان يجب أن يكون من أهل الحق.

قال أبو حامد: والجواب عن الكل ما سبق، وإنما أفردنا هذه المسألة لأن لهم فيها دليلين آخرين:

### الدليل الأول

ما تمسك به جالينوس إذ قال لو كان الشمس مثلاً قبل الانعدام لظهور فيها ذبول في ملة مديدة والأرصاد الدالة على مقدارها منذآلاف سنين لا تدل إلا على هذا المقدار فلما لم تذبل في هذه الأمد الطويلة دل أنها لا تفسد.

الاعتراض عليه من وجوهه: الأول: إن شكل هذا الدليل أن يقال: إن كان الشمس تفسد فلا بد وأن يلحقها ذبول لكن التالي محال فالمقدم محال وهو قياس يسمى عندهم الشرطي المتصل وهذه النتيجة غير لازمة لأن المقدم غير صحيح مالم يُضف إليه شرط آخر وهو قوله إن كان تفسد فلا بد وأن تذبل فهذا التالي لا يلزم هذا المقدم إلا بزيادة شرط وهو أن يقال: إن كان تفسد فساداً ذبولاً فلا بد وأن تذبل في طول المدة أو يبين أنه لا فساد إلا بطريق الذبول حتى يلزم التالي للمقدم ولا نسلم أنه لا يفسد الشيء إلا بالذبول، بل الذبول أحد وجوه الفساد ولا يبعد أن يفسد الشيء بعنة وهو على حال كماله.

قلت: الذي عاند به هذا القول في هذا الوجه هو أن اللزوم بين المقدم وال التالي غير صحيح وذلك أن الفاسد ليس يلزم أن يذبل إذ كان الفساد قد يقع للشيء قبل الذبول واللزوم صحيح إذا وضع الفساد على المجرى الطبيعي ولم يوضع قسراً، وسلم أيضاً أن الجرم السماوي حيوان، وذلك أن كل حيوان يقصد على المجرى الطبيعي فهو يذبل قبل أن يفسد ضرورة. لكن هذه المقدمات لا يسلّمها الخصوم في السماء بغير برهان، فلذلك كان قول جالينوس إقناعياً. والأوثق من هذا القول أن السماء لو كانت تفسد لفسدت إما إلى الأسطuccات التي تركبت منها، وإما إلى صورة أخرى بأن تخلي صورتها وتقبل صورة أخرى كما يعرض لصور البساط لأن يتكون بعضها من بعض؛ أعني الأسطuccات الأربع ولو فسدت إلى الأسطuccات وكانت جزءاً من عالم آخر، لأنه لا يصح أن تكون من الأسطuccات المحصورة فيها، لأن هذه الأسطuccات هي جزء لا مقدار له بالإضافة إليها بل نسبة منها نسبة النقطة من الدائرة ولو خلعت صورتها وقبلت صورة أخرى لكان هنـا جسم سادس مضاد لها ليس هو

لا سماء، ولا أرضاً، ولا ماء، ولا هواء، ولا ناراً، وذلك كله مستحيل، وأما قوله: إنه لم تذبل، فهو قول مشهور وهو دون الأوائل اليقينية، وقد قيل من أي جنس هي هذه المقدمات في كتاب البرهان.

قال أبو حامد: الثاني: إنه لو سلم له هذا فإنه لا فساد إلا بالذبوب فمن أين عرف أنه ليس يعتريه الذبوب وأما التقانة إلى الأرصاد فمحال لأنها لا تعرف مقاديرها إلا بالتقريب والشمس التي يقال أنها كالأرض مائة وسبعين مرة أو ما يقرب منه لو نقص منها مقدار جبال مثلًا لكان لا يبين للحسن، فلعلها في الذبوب وإلى الآن قد نقص مقدار جبال أو أكثر والحسن لا يقدر على أن يدرك ذلك لأن تقديره في علم المناظر لم يعرف إلا بالتقريب، وهذا كما أن الياقوت والذهب مرکبان من العناصر عندهم وهي قابلة للفساد ثم لو وضع ياقونة مائة سنة لم يكن نقصانها محسوساً فلعل نسبة ما ينقص من الشمس في مدة تاريخ الأرصاد تسبة ما ينقص من الياقوت في مائة سنة وذلك لا يظهر للحسن فدل أن دليله في غاية الفساد.

وقد أعرضنا عن إبراد أدلة كثيرة من هذا الجنس يسترتكها العقلاة وأوردنا هذا الواحد ليكون عبرة ومثالاً لما تركناه واقتصرنا على الأدلة الأربع التي يحتاج إلى تكليف في حل شبهها كما سبق.

قلت: لو كانت الشمس تذبل، وكان ما يتحلل منها في مدة الإرصاد غير محسوس لعظم جرمها، لكن ما يحدث من ذبولها فيما هنا من الأجرام له قدر محسوس. وذلك أن ذبوب كل ذايل إنما يكون بفساد أجزاء منه تتحلل ولا بد في تلك الأجسام المتحللة من الذايل أن تبقى يأسراً في العالم، أو تتحلل إلى أجزاء آخر وأي ذلك كان يجب في العالم تغييراً بيناً، إما في عدد أجزائه، وإما في كيفيتها ولو تغيرت كميات الأجرام لتغيرت أفعالها وانفعالاتها ولو تغيرت أفعالها وانفعالاتها وبخاصة الكواكب لتغير ما هنا من العالم فتوهم أن الإضمحلال على الأجرام السماوية محل بالنظام الإلهي الذي هنا عند الفلاسفة، وهذا القول لا يبلغ مرتبة البرهان.

### الدليل الثاني

لهم في استحالة عدم العالم أن قالوا: العالم لا تندم جواهره لأنه لا يعقل سبب لذلك، وما لم يكن منعدماً ثم انعدم فلا بد أن يكون لسبب وذلك السبب لا يخلو إما أن يكون بإرادة القديم وهو محال، لأنه إذا لم يكن مربداً لعدمه ثم صار مربداً فقد تغير أو يؤذى إلى أن يكون القديم وإرادته على نعمت واحد في جميع الأحوال والمراد بتغير من العدم إلى الوجود ثم من الوجود إلى العدم، وما ذكرناه من استحالة وجود حادث بإرادة قديمة يدل على استحالة العدم.

ويزيد هنا أشكال أخرى أقوى من هذا وهو: إن المراد فعل المريد لا محالة وكل من لم يكن فاعلاً ثم صار فاعلاً فإن لم يتغير هو في نفسه فلا بد وأن يصبر فعله موجوداً بعد أن لم يكن موجوداً، فإنه لو بقي كما كان قبل لم يكن له فعل والآن أيضاً لا فعل له فإذا لم يفعل شيئاً والعدم ليس بشيء فكيف يكون فعل؟ وإذا عدم العالم وتتجدد له فعل لم يكن، فما ذلك الفعل فهو وجود العالم وهو محال؟ إذا انقطع الوجود أو فعله عدم العالم وعدم العالم ليس بشيء حتى يكون فعلاً، فإن أقل درجات الفعل أن يكون موجوداً وعدم العالم ليس شيئاً موجوداً حتى يقال هو الذي فعله الفاعل وأوجده الموجد.

ولاشكال هذا زعموا افراط المتكلمين في التفصي عن هذا أربع فرق وكل فرقة اتحمت محالاً.

قلت: أما ما حكاه عن الفلسفه أنهم يلزمون خصومهم في هذا القول بجواز عدم العالم أن يكون القديم وهو المحدث يلزم عنه فعل حادث وهو الإعدام، كما الزموهم في الحدوث فقد تم القول فيه عند القول في حدث العالم، وذلك أن الشكوك الواقعه في ذلك في الأحداث هي بعينها الواقعه في الأعدام، فلا معنى لإعادة القول في ذلك. وأما ما يخص هذا الموضوع من أن كل من قال بحدوث العالم يلزم أنه يكون فعل الفاعل قد تعلق بالعدم حتى يكون الفاعل إنما فعل عدماً، فهو أمر قد شعن على جميع الفرق تسليمه فلجلأوا إلى الأقاويل التي تذكر عنهم بعد. وهذا أمر يلزم ضرورة من قال أن الفاعل إنما يتعلق فعله بایجاد مطلق؛ أعني بایجاد شيء لم يكن قبل لا بالقوة، ولا كان ممكناً فأخرجه الفاعل من القوة إلى الفعل، بل اخترعه اختراعاً، وذلك أن فعل الفاعل عند الفلسفه ليس شيئاً غير إخراج ما هو بالقوة إلى أن يصييره بالفعل، فهو يتعلق عندهم بموجود في الطرفين: أما في الإيجاد فبنقله من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، فيرتفع عدمه، وأما في الإعدام، فبنقله من الوجود بالفعل إلى الوجود بالقوة، فيعرض أن يحدث عدمه. وأما من لم يجعل فعل الفاعل من هذا النحو فإنه يلزمـه هذا الشك؛ أعني أن يتعلق فعله بالعدم بالطرفين جمـعاً؛ أعني في الإيجاد والإعدام، إلا أنه لما كان في الإعدام أبين لم يقدر المتكلمون أن ينفصلوا عن خصومهم. وذلك أنه ظاهر أنه يلزم قائل هذا القول أن يفعل الفاعل عدماً، وذلك أنه إذا نقل الشيء من الوجود إلى العدم الممحض فقد فعل عدماً محضاً على القصد الأول بخلاف ما إذا نقله من الوجود بالفعل إلى الوجود بالقوة، وذلك أنه حدوث العدم يكون في هذا النقل أمراً تابعاً، وهذا بعينه.

يلزمهم في الإيجاد إلا أنه أخفى، وذلك أنه إذا وجد الشيء فقد بطل عدمه ضرورة وإذا كان ذلك كذلك فليس الإيجاد شيئاً إلا قلب عدم الشيء إلى الوجود، إلا أنه لما كان غاية هذه الحركة هي الإيجاد كان لهم أن يقولوا: إن فعله إنما تعلق بالإيجاد، ولم يقدروا أن يقولوه في الإعدام إذ كانت الغاية في هذه الحركة هي العدم، ولذلك ليس لهم أن يقولوا: إن فعله ليس يتعلق بإبطال العدم وإنما يتعلق بالإيجاد فلزم عند ذلك بطلان العدم، لكن يلزمهم ضرورة أن يتعلق فعله بالعدم. وذلك أن الموجود على مذهبهم ليس له إلا حال هو فيها معدوم بإطلاق الحال هو فيها موجود بالفعل، فاما إذا كان موجوداً بالفعل فليس يتعلق به فعل الفاعل ولا إذا كان عدماً فقد بقي أحد أمرين: أما لا يتعلق به فعل الفاعل، وأما أن يتعلق بالعدم فيقلب عنه إلى الوجود فمن فهم من الفاعل هذا فهو ضرورة يجوز إنقلاب عين العدم وجوداً وإنقلاب عين الوجود عدماً، وأن يتعلق فعل الفاعل بانتقال عين كل واحد من هذين المترافقين إلى الثاني، وذلك كله مستحيل في غاية الاستحالات في سائر المترافقين فضلاً عن العدم والوجود.

فهؤلاء القوم إنما أدركوا من الفاعل ما يدركه ذو البصر الضعيف من ظل الشيء بدل الشيء حتى يظن بطل الشيء أنه الشيء، وهذا كما ترى أمر لازم لمن لم يفهم من الإيجاد إخراج الشيء من الوجود الذي بالقوة إلى الوجود الذي بالفعل، وفي الإعدام عكس هذا، وهو تغييره من الفعل إلى القوة، ومن هنا يظهر أن الإمكان والمادة لازمان لكل حادث، وأنه إن وجد موجود قائم بذاته فليس يمكن عليه العدم ولا الحدوث.

وأما ما حكاه أبو حامد عن الأشعرية من أنهم يجوزون حدوث جوهر قائم بذاته ولا يجوزون عدمه فمذهب في غاية الضعف، لأن ما يلزم في الإعدام يلزم في الإيجاد، لكنه في الإعدام أبين، ولذلك ظن أنهما يفترقان في هذا المعنى.

ـ ثم ذكر جواب الفرق في هذا الشك المتوجه عليهم في الإعدام.

ـ فقال:

ـ أما المعتزلة فإنهم قالوا: فعله الصادر منه موجود وهو الفتاء يختلف لا في محل فینعدم كل العالم دفعة واحدة ويعدم الفتاء المخلوق بنفسه حتى لا يحتاج إلى فتاء آخر فيتسلسل إلى غير نهاية..

ولما ذكر هذا الجواب عنهم في الشك قال:

ـ كـ وهذا فاسد من وجوهـ أحدهـ أن الفتـاء ليس موجودـاً مـقـولاً حتى يـقدر خـلقـه ثم إنـ كان موجودـاً فـلم يـنـعدـم بـنفسـهـ منـغـيرـ مـعـدـمـ شـمـ لمـ يـعـدـمـ العـالـمـ فـإـنـهـ إنـ خـلقـهـ ثـمـ إنـ وـحـلـ فـيـ فـهـرـ مـحـالـ لـأـنـ الـحـالـ يـلاـقـيـ الـعـمـلـوـلـ فـيـ جـمـعـانـ وـلـوـ فـيـ لـحظـةـ فـإـذـاـ جـازـ اـجـتـمـاعـهـمـاـ لمـ يـكـنـ ضـداـ فـلـمـ يـفـنـ إـنـ خـلقـهـ لـأـنـ فـيـ الـعـالـمـ وـلـاـ فـيـ مـحـلـ فـمـنـ أـيـنـ يـضـادـ وـجـودـ وـجـودـ الـعـالـمـ.ـ ثـمـ فـيـ هـذـاـ المـذـهـبـ شـتـاءـ أـخـرىـ وـهـوـ أـنـ اللهـ تـعـالـىـ لـاـ يـقـدرـ عـلـىـ إـعـدـامـ بـعـضـ أـجزـاءـ هـذـاـ الـعـالـمـ دـوـنـ بـعـضـ بـلـ لـاـ يـقـدرـ إـلـاـ عـلـىـ أـحـدـاتـ فـتـاءـ يـعـدـمـ الـعـالـمـ كـلـهـ لـأـنـ إـذـاـ لـمـ يـكـنـ فـيـ مـحـلـ كـانـ نـسـبـتـهـ إـلـىـ الـكـلـ عـلـىـ تـبـيرـ وـاحـدـةـ.

ـ قـلـتـ هـذـاـ القـوـلـ أـسـخـفـ مـنـ أـنـ يـشـتـغلـ بـالـرـدـ عـلـيـ لـأـنـ الفتـاءـ وـالـعـدـمـ إـسـمـانـ مـتـرـادـفـانـ،ـ فـإـنـ لـمـ يـخـلـقـ عـدـمـاـ لـمـ يـخـلـقـ فـتـاءـ،ـ وـلـوـ قـدـرـنـاـ الفتـاءـ مـوـجـودـاـ لـكـانـ أـفـصـىـ مـرـاتـبـهـ أـنـ يـكـنـ عـرـضاـ وـوـجـودـ عـرـضـ فـيـ غـيرـ مـحـلـ مـسـتـحـيلـ،ـ وـأـيـضاـ فـكـيفـ يـتـصـورـ أـنـ يـكـنـ الـعـدـمـ يـفـعـلـ عـدـمـاـ،ـ وـهـذـاـ كـلـهـ شـبـهـ بـقـوـلـ الـمـبـرـسـمـينـ.

ـ قـالـ أـبـوـ حـامـدـ الـفـرـقـةـ الثـانـيـةـ الـكـرـامـيـةـ حـيـثـ فـالـوـاـنـ فـعـلـهـ الإـعـدـامـ وـالـإـعـدـامـ عـبـارـةـ عـنـ مـوـجـودـ بـحـدـثـهـ فـيـ ذـاـنـ تـعـالـىـ عـنـ قـوـلـهـ فـيـصـيرـ الـعـالـمـ بـهـ مـعـدـومـاـ،ـ وـكـذـلـكـ الـوـجـودـ عـنـدـهـمـ بـإـيجـادـ يـحـدـثـهـ فـيـ ذـاـنـ فـيـصـيرـ الـمـوـجـودـ بـهـ مـوـجـودـاـ.ـ وـهـذـاـ أـيـضاـ فـاسـدـ،ـ إـذـاـ فـيـ كـوـنـ الـقـدـيمـ مـحـلـ الـحـوـادـثـ ثـمـ خـرـوجـ عـنـ الـمـعـقـولـ إـذـاـ لـاـ يـعـقـلـ مـنـ الـإـيجـادـ إـلـاـ وـجـودـ مـنـسـوبـ إـلـىـ إـرـادـةـ وـقـدـرةـ،ـ فـإـثـاثـاتـ شـيـءـ أـخـرـ سـوـيـ الـإـرـادـةـ وـالـقـدـرـةـ،ـ وـوـجـودـ الـمـقـدـورـ وـهـوـ الـعـالـمـ لـاـ يـعـقـلـ،ـ وـكـذـاـ إـعـدـامـ

ـ قـلـتـ أـمـاـ الـكـرـامـيـةـ فـيـرـونـ أـنـ هـنـاـ ثـلـاثـةـ أـشـيـاءـ فـاعـلـ وـفـعـلـ وـهـوـ الـذـيـ يـسـمـونـهـ إـيجـادـاـ،ـ وـمـفـعـولـ وـهـوـ الـذـيـ بـهـ تـعـلـقـ الـفـعـلـ.ـ وـكـذـلـكـ يـرـونـ أـنـ هـنـاـ مـعـدـومـاـ وـفـعـلـاـ يـسـمـيـ إـعـدـاماـ وـشـيـئـاـ مـعـدـومـاـ،ـ وـيـرـونـ أـنـ الـفـعـلـ هـوـ شـيـءـ قـائـمـ بـذـاتـ الـفـاعـلـ،ـ وـلـيـسـ يـوـجـبـ عـنـهـمـ حدـوثـ مـثـلـ هـذـهـ الـحـالـ فـيـ الـفـاعـلـ أـنـ يـكـونـ مـعـدـنـاـ،ـ لـأـنـ هـذـاـ مـنـ بـابـ النـسـبةـ وـالـإـضـافـةـ،ـ وـحدـوثـ النـسـبةـ وـالـإـضـافـةـ لـاـ يـوـجـبـ حدـوثـ مـحـلـهـاـ،ـ وـإـنـمـاـ الـحـوـادـثـ الـتـيـ تـوـجـبـ تـغـيـرـ الـمـحـلـ الـحـوـادـثـ الـتـيـ تـغـيـرـ ذـاتـ الـمـحـلـ مـثـلـ تـغـيـرـ الشـيـءـ مـنـ الـبـيـاضـ إـلـىـ السـوـادـ.ـ وـلـكـنـ قـوـلـهـ أـنـ الـفـعـلـ يـقـومـ بـذـاتـ الـفـاعـلـ خـطـأـ،ـ وـإـنـمـاـ هـيـ إـضـافـةـ مـوـجـودـةـ بـيـنـ الـفـاعـلـ وـالـمـفـعـولـ إـذـاـ نـسـبـتـ إـلـىـ الـفـاعـلـ سـمـيـتـ فـعـلاـ،ـ وـإـذـاـ نـسـبـتـ إـلـىـ الـمـفـعـولـ سـمـيـتـ إـنـفـعـالـاـ،ـ لـكـنـ الـكـرـامـيـةـ بـهـذـاـ الـوـضـعـ لـيـسـ يـلـزـمـهـمـ أـنـ يـكـونـ الـقـدـيمـ يـفـعـلـ مـعـدـنـاـ وـلـاـ أـنـ يـكـونـ الـقـدـيمـ لـيـسـ بـقـدـيمـ كـمـاـ ظـنـتـ الـأـشـعـرـيـةـ،ـ لـكـنـ الـذـيـ يـلـزـمـهـمـ أـنـ يـكـونـ هـنـالـكـ سـبـبـ أـقـدـمـ مـنـ الـقـدـيمـ وـذـلـكـ أـنـ الـفـاعـلـ إـذـاـ لـمـ يـفـعـلـ ثـمـ فـعـلـ مـنـ غـيـرـ أـنـ يـنـقـصـهـ فـيـ

الحال التي لم يفعل فيها شرط من شروط وجود المفعول فهو بين أنه قد حدث في وقت الفعل: صفة لم تكن قبل الفعل في الفاعل، وكل حادث فله محدث، فيلزم أن يكون قبل السبب الأول سبب ويمر ذلك إلى غير نهاية، وقد تقدم ذلك.

قال أبو حامد: الفرقة الثالثة: الأشعرية؛ إذ قالوا أما الأعراض فإنها تغنى بأنفسها ولا يتصور بقاوئها إذ لو تصور بقاوئها لم يتصور فتاواها لهذا المعنى، وأما الجوaher فليست باقية بأنفسها ولكنها باقية ببقاء زائد على وجودها، فإذا لم يخلق الله تعالى البقاء، انعدم الجوهر لعدم البقاء. وهو أيضاً فاسد لما فيه من مناكرة المحسوس في أن السواد لا يبقى والبياض كذلك وأنه متجدد الوجود والعقل يتبوء عن هذا كما يتبوء عن قول القائل أن الجسم متجدد الوجود في كل حالة والعقل الفاضي بأن الشعر الذي على رأس الإنسان في اليوم هو الشعر الذي كان بالأمس لا مثله يقضى أيضاً بذلك في سواد الشعر. ثم فيه إشكال آخر وهو أن الباقي إذا بقي بقاء فيلزم أن تبقى صفات الله تعالى ببقاء وذلك البقاء يكون باقياً ببقاء، فيحتاج إلى بقاء آخر ويتسلل إلى غير نهاية.

قلت: هذا القول في غاية السقوط، وإن كان قد قال به كثير من القدماء؛ أعني أن الموجودات في سيلان دائم، وتکاد لا تنتهي المحالات التي تلزمهم. وكيف يوجد موجود يغنى بنفسه فيعني الوجود بذاته فإنه إن كان يغنى بنفسه فسيوجد بنفسه وإن كان ذلك كذلك لزوم أن يكون الشيء الذي به صار موجوداً به بعينه كان فانياً، وذلك مستحيل، وذلك أن الوجود ضد الفناء، وليس يمكن أن يوجد الصدآن لشيء من جهة واحدة، ولذلك ما كان موجوداً محضاً لم يتصور عليه فناء، وذلك لأنه إن كان موجوداً يقتضي عدمه فسيكون موجوداً معدوماً في آن واحد، وذلك مستحيل. وأيضاً فإن كانت الموجودات إنما تبقى بصفة باقية في نفسها فهل عدمها انتقالها من جهة ما هي موجودة أو معدومة، ومحال أن يكون لها ذلك من جهة أنها معدومة، فقد يبقى أن يكون البقاء لها من جهة ما هي موجودة، فإذا كل موجود يلزم أن يكون باقياً من جهة ما هو موجود، والعدم أمر طاريء عليه، فما الحاجة ليت شعري أن تبقى الموجودات ببقاء، وهذا كله شيء بالفساد الذي يكون في العقل، ولنخل عن هذه الفرقة فاستحالة قولهم أبين من أن يحتاج إلى معاندة.

قال أبو حامد: الفرقة الرابعة طائفة من الأشعرية قالوا إن الأعراض تغنى بأنفسها، وأما الجوaher فإنها تغنى بأن لا يخلق الله تعالى فيها حركة ولا سكوناً ولا اجتماعاً ولا افراطاً

فيستحيل أن يبقى جسم ليس بمحرك ولا ساكن فينعدم. وكان فرقتي الأشعرية مالوا إلى أن الإعدام ليس بفعل إنما هو كف عن الفعل لما لم يقلوا كون العدم فعلًا. قالت الفلسفة: وإذا بطلت هذه الطرق لم يبق وجه للقول بجواز إعدام العالم.

هذا لو قيل بأن العالم حادث فإنهم مع تسليمهم حدوث النفس الإنسانية يذعنون استحالة انعدامها بطرق تقرب مما ذكرنا. وبالجملة فعندهم أن كل قائم بنفسه لا في محل لا يتصور انعدامه بعد وجوده سواء كان قد ابأ أو حادثاً وإذا قيل لهم فإذا أغلق النار تحت الماء إنعدام الماء قالوا لم ينعدم ولكن انقلب يخاراً ثم ماء فالمادة الأولى وهي الهيولي باقية في الهواء وهي المادة التي كانت لصورة الماء وإنما خلعت الهيولي صورة المائية ولبس صورة الهوائية وإذا أصاب الهواء برد كتف وانقلب ماء لا أن مادة تجددت بل المادة مشتركة بين المنحصر وإنما يتبدل عليها صورها.

قلت: أما من يقول بأن الأعراض لا تبقى زمانين، وأن وجودها في الجوادر هو شرط فيبقاء الجوادر، فهو لا يفهم ما في قوله من التناقض، وذلك أنه إن كانت الجوادر شرطاً في وجودها إذ كان لا يمكن أن توجد الأعراض دون جوادر تقوم بها، فوضع الأعراض شرطاً في وجود الجوادر يوجب أن تكون الجوادر شرطاً في وجود نفسها، ومحال أن يكون الشيء شرطاً في وجود نفسه. وأيضاً فكيف تكون شرطاً وهي لا تبقى زمانين وذلك أن الآن الذي يكون نهاية لعدم الموجود منها ومبدأ لوجود الجزء الموجود منها قد كان يجب أن يفسد في ذلك الآن الجوهر، فإن ذلك ليس فيه شيءٌ من الجزء المعدوم ولا شيءٌ من الجزء الموجود وذلك أنه لو كان فيه جزءٌ من الشيء الموجود. وبالجملة أن يجعل ما لا يبقى له، وكذلك لو كان فيه جزءٌ من الشيء الموجود. وبالجملة أن يجعل ما لا يبقى زمانين شرطاً في بقاء وجود ما يبقى زمانين بعيد، فإن الذي يبقى زمانين أخرى بالبقاء من الذي لا يبقى زمانين، لأن الذي لا يبقى زمانين وجوده في الآن، وهو السياق والذي يبقى زمانين وجوده ثابت وكيف يكون السياق شرطاً في وجود الثابت؟ أو كيف يكون ما هو باق بال النوع شرطاً في بقاء ما هو باق بالشخص؟ هذا كله هذيان. وينبغي أن يعلم أن من ليس يضم هيولي للشيء الكائن يلزم أن يكون الموجود بسيطاً فلا يمكن فيه عدم لأن البسيط لا يتغير ولا ينقلب جوهراً إلى جوهر آخر، ولذلك يقول أبقراط: لو كان الإنسان من شيء واحد لما كان يالله بذنه، أي لما كان يفسد ويتغير، وكذلك كان يلزم أن لا يتكون بل كان يكون موجوداً لم يزل ولا يزال.

وأما ما حكاه عن ابن سينا من الفرق في ذلك بين الحدوث والفساد في النفس لا معنى له.

قال أبو حامد مجتبى للفلاسفة:

والجواب: إن ما ذكرتموه من الأقسام وإن أمكن أن نذهب عن كل واحد ونبين أن إبطاله على أصلكم لا يستقيم لاشتمال أصولكم على ما هو من جنسه ولكننا لا ننطوي به ونفتصر على قسم واحد ونقول به تكرون على من يقول: الإيجاد والإعدام بإرادة الله تعالى فإذا أراد الله أوجد وإذا أراد أعدم وهو معنى كونه تعالى قادرًا على الكمال وهو في جملة ذلك لا يتغير في نفسه وإنما يتغير الفعل. وأما قولكم: إن الفاعل لا بد وأن يصدر منه فعل فما الصادر منه قلنا الصادر منه ما تجدد وهو العدم إذ لم يكن عدم ثم تجدد العدم فهو الصادر عنه فإن قلتم أنه ليس بشيء، فكيف صدر عنه.

قلنا: وهو ليس بشيء، فكيف وقع وليس معنى صدوره منه إلا أن ما وقع مضارف إلى قدرته فإذا عقل وقوعه لم لا تعقل إضافته إلى القدرة.

قلت: هذا كله قول سقسطي خبيث، فإن الفلسفه لا ينكرون وقوع عدم الشيء عند إفساد المفسد له، لكن لا يأن المفسد له تعلق فعله بعدهما بما هو عدم، وإنما تعلق فعله بنقله من الوجود الذي بالفعل إلى الوجود الذي بالقوة فتبعه وقوع العدم وحدوده فعلى هذه الجهة ينسب العدم إلى الفاعل، وليس يلزم من وقوع العدم أثر فعل الفاعل في الموجود أن يكون الفاعل فاعلاً له أولاً وبالذات. فهو لما سلم له في هذا القول أنه يقع العدم ولا بد أثر فعل المفسد في المفسد ألزم أن يقع العدم بالذات وأولاً من فعله، وذلك لا يمكن، فإن الفاعل لا يتعلق فعله بالعدم بما هو عدم؛ أعني أولاً وبالذات وكذلك لو كانت الموجودات المحسوسة بسيطة لما تكونت ولا فسدت إلا لو تعلق فعل الفاعل أولاً وبالذات بالعدم، وإنما يتعلق فعل الفاعل بالعدم بالعرض، وثانياً، وذلك بنقله المفعول من الوجود الذي بالفعل إلى وجود آخر فيلحق عن هذا الفعل العدم مثل تغير النار إلى الهواء فإنه يلحق بذلك عدم النار وهكذا هو الأمر عند الفلسفه في الوجود والعدم.

قال أبو حامد: وما الفرق بينكم وبين من ينكر طريان العدم أصلًا على الإعراض والصور ويقول: العدم ليس بشيء، فكيف يطرأ؟ وكيف يوصف بالطريان والتتجدد؟ ولا شك في أن العدم يتصور طريانه على الإعراض فالمرصوف بالطريان معمول وقوعه سي شيئاً أو لم يسم فإضافة ذلك الواقع المعمول إلى قدرة القادر أيضاً معمول.

قلت: طبيان العدم على هذه الصفة صحيح، وهو الذي تضعه الفلسفة لأن صادر عن الفاعل بالقصد الثاني وبالعرض، وليس يلزم من كونه صادراً أو معقولاً أن يكون بالذات وأولاً، والفرق بين الفلسفة وبين من ينكرون وقوع العدم أن الفلسفة ليس ينكرون وقوع العدم أصلاً، وإنما ينكرون وقوعه أولاً وبالذات عن الفاعل، فإن الفاعل لا يتعلّق فعله بالعدم ضرورة أولاً وبالذات وإنما وقوع العدم عندهم تابعاً لفعل الفاعل في الوجود، وهو الذي يلزم من قال: إن العالم ينعدم إلى لا موجود أصلأ.

قال أبو حامد: فإن قبل: هذا إنما يلزم على مذهب من يجوز عدم الشيء بعد وجوده فيقال له ما الذي طرأ؟ وعندنا لا ينعدم الشيء الموجود وإنما يعني بانعدام الأعراض طبيان أصادها التي هي موجودات لا طبيان العدم المجرد الذي ليس بشيء، فإن ما ليس بشيء، كيف يوصف بالطبيان فإذا أبضم الشعر فالطاري هو البياض فقط وهو موجود ولا يقال الطاري عدم السواد.

قلت: هذا جواب عن الفلسفة فاسد، لأن الفلسفة لا ينكرون أن العدم طارٍ وواقع عن الفاعل لكن لا بالقصد الأول كما يلزم من يضع أن الشيء يتغلب إلى العدم المحسوس، بل العدم عندهم طارٍ عند ذهاب صورة المعدوم، وحدوث الصورة التي هي ضد، ولذلك كانت معاندة أبي حامد لهذا القول معاندة صحيحة.

قال أبو حامد: وهذا فاسد من وجهين:

أحدهما: أن طبيان البياض هل يتضمن عدم السواد أم لا فإن قالوا لا فقد كايروا المعقول وإن قالوا نعم فالمتضمن عين المتضمن أم غيره فإن قالوا هو عينه كان متناقضاً إذ الشيء لا يتضمن نفسه وإن قالوا غيره فذلك الغير معقول أم لا فإن قالوا لا قلتانا فيم عرفتم أنه متضمن والحكم عليه بكل منه متضمناً اعتراف بكل منه معقولاً وإن قالوا نعم فذلك المتضمن المعقول وهو عدم السواد قديم أو حادث فإن قالوا قديم فهو محال وإن قالوا حادث فالمحض بالحدوث كيف لا يكون معقولاً وإن قالوا لا قديم ولا حادث فهو محال لأنه قبل طبيان البياض لو قيل السواد معدوم لكنه كذلك وبعده إذا قيل أنه معدوم كان صادقاً فهو طارٍ لا محالة فهذا الطاري معقول فيجب أن ينسب إلى قادر.

قلت: هو طارٍ معقول، وينسب إلى قادر، لكن بالعرض لا بالذات، لأنه لا يتعلّق فعل الفاعل بالعدم المطلقاً ولا بعدم شيء، لأنه ليس يقدر القادر أن يصير الموجود معدوماً أو لا ويداته، أي يقلب عين الوجود إلى عين

العدم : وكل من لا يضع مادة فلا ينفك عن هذا الشك ؛ أعني أنه يلزمه أن يتطرق فعل الفاعل بالعدم أولا وبالذات وهذا كله بين ، فلا معنى للإكثار فيه ، ولهذا قالت الحكماء : إن **المبادئ** للأمور الكائنة الفاسدة اثنان بالذات وهم الماده والصورة وواحد بالعرض وهو العدم لأنه شرط في حدوث الحادث ؛ أعني أن يتقدمه . فإذا وجد الحادث ارتفع العدم ، وإذا فسد وقع العدم .

قال أبو حامد :

الوجه الثاني : من الاعتراض أن من الأعراض ما ينعدم عندهم لا يضفي في الحركة لا ضد لها وإنما التقابل بينها وبين السكون عندهم تقابل الملكة والعدم أي تقابل الوجود والعدم لا تقابل وجود ومعنى السكون عدم الحركة فإذا عدلت الحركة لم يطر سكون هو ضده بل هو عدم محسض وكذلك الصفات التي هي من قبل الاستكمال كانت باطن أشباح المحسوسات في الرطوبة الجلدية من العين بل انتباطن صور المعقولات في النفس فإنها ترجع إلى استفهام وجود من غير زوال ضده وإذا عدم كان معناها زوال الوجود من غير استعفاض ضده فزوالها عبارة عن عدم محسض قد طرأ فعل وفرع العدم الطاري وما عقل وقوعه بنفسه وإن لم يكن شيئاً عقل أن يتسب إلى قدرة القادر .

فتبيّن بهذا أنه مهما تصوّر وقع حادث بارادة قديمة لم يفترق الحال بين أن يكون الواقع الحادث عدماً أو وجوداً .

قلت : بل يفترق أشد الاختلاف إذا وضع العدم صادراً عن الفاعل كصدر الوجود عنه ، وأما إذا وضع الوجود أولاً والعدم ثانياً ، أي وضع حادثاً عن الفاعل بتوسط ضرب من الوجود عنه وهو تصييره الوجود الذي بالفعل إلى القوة بابطال الفعل الذي هو الملكة في المحل فهو صحيح ، ولا يمتنع عند الفلاسفة من هذه الجهة أن يعلم العالم بأن ينتقل إلى صورة أخرى لأن العدم يكون هنا تابعاً وبالعرض ، وإنما الذي يمتنع عندهم أن ينعدم الشيء إلى لا موجود أصلاً ، لأنه لو كان ذلك لكان الفاعل يتعلق فعله بالعدم أولاً وبالذات .

فهذا القول كله أخذ فيه بالعرض على أنه بالذات فألزم الفلاسفة منه ما قالوا بامتناعه ، وأكثر الأقوایل التي ضمن هذا الكتاب هي من هذا القبيل ، ولذلك كان أحق الأسماء بهذه الكتاب كتاب التهافت المطلق أو تهافت أبي حامد لا تهافت الفلسفة وكان أحق الأسماء بهذه الكتاب : كتاب التفرقة بين الحق والتهافت من الأقوایل .

## المسألة الثالثة

### أفي بيان تلبيسهم بقولهم أن الله فاعل العالم وصانعه وأن العالم صنعه و فعله وبيان أن ذلك مجاز عندهم وليس بحقيقة»

إلى قوله: «والعالم مركب من مختلفات فكيف يصدر عنه؟

قلت:

قوله: «أما الذي في الفاعل فهو أنه لا بد وأن يكون مريداً مختاراً عالماً لما يريده حتى يكون فاعلاً لما يريده».

فكلام غير معروف بنفسه وحد غير معترض به في فاعل العالم إلا لو قام عليه برهان أو صبح نقل حكم الشاهد فيه إلى الغائب. وذلك أننا نشاهد الأشياء الفاعلة المؤثرة صنفين: صنف لا يفعل إلا شيئاً واحداً فقط وذلك بالذات مثل الحرارة تفعل حرارة والبرودة تفعل برودة وهذه هي التي تسميها الفلسفية فاعلات بالطبع، والصنف الثاني: أشياء لها أن تفعل الشيء في وقت وتفعل ضدة في وقت آخر وهذه هي التي تسميتها مريدة ومحتملة، وهذه إنما تفعل عن علم ورؤى. والفاعل الأول سبحانه متزه عن الوصف بأحد هذين الفعلين على الجهة التي يوصف بها الكائن الفاسد عند الفلسفه، وذلك أن المختار والمريدي هو الذي ينتقصه المراد، والله سبحانه لا ينتقصه شيء يريده، والمختار هو الذي يختار أحد الأفضلين لنفسه والله لا يعزوه حالة فاضلة والمريدي هو الذي إذا حصل المراد كفت إرادته وبالجملة فالإرادة هي انفعال وتغير، والله سبحانه متزه عن الانفعال والتغير. وكذلك هو أكثر تنزيهاً عن الفعل الطبيعي لأن فعل الشيء

ال الطبيعي هو ضروري في جوهر المريد، ولكنه من تتمت. وأيضاً فإن الفعل الطبيعي ليس يكون عن علم، والله تعالى قد تبرهن أن فعله صادر عن علم. فالجهة التي بها صار الله فاعلاً مريداً ليس بياناً في هذا الموضوع، إذ كان لا نظير لإرادته في الشاهد. فكيف يقال: أنه لا يفهم من الفاعل إلا ما يفعل عن رؤية و اختيار ويجعل هذا الحد له مطرداً في الشاهد والغائب، والفلسفه لا يعترفون باطراح هذا الحد فيلزمهم إذا نفوا هذا الحد من الفاعل الأول أن ينفوا عنه الفعل، هذا بين بنفسه وقاتل هذا هو الملبس لا الفلسفه فإن الملبس هو الذي يقصد التغليط لا الحق، وإذا أخطأ في الحق فليس يقال فيه أنه ملبس، والفلسفه معلوم من أمرهم أنهم يطلبون الحق فهم غير ملبسين أصلاً ولا فرق بين من يقول أن الله مريد بإرادة لا تشبه إرادة البشر وبين من يقول أنه عالم بعلم لا يشبه علم البشر وأنه كما لا تدرك كيفية علمه، كذلك لا تدرك كيفية إرادته.

قال أبو حامد: ولتحقق كل واحد من هذه الوجود الثلاثة مع خيالهم في دفعه.

### الوجه الأول

فتقول: الفاعل عبارة عنْ يصدر منه الفعل مع الإرادة لل فعل على سبيل الاختيار ومع العلم بالمراد، وعندكم أن العالم من الله تعالى كالمعلمون من العلة يلزم لزوماً ضرورياً لا يتصور من الله دفعه لزوم الظل من الشخص والتور من الشمس، إلى قوله: فإن كل ذلك صادر منه وهذا محال.

قلت: حاصل هذا القول أمران اثنان: أحدهما: أنه لا يعد في الأسباب الفاعلة إلا من فعل بروية و اختيار، فإن فعل الفاعل بالطبع لغيره لا يعد في الأسباب الفاعلة، والثاني: أن الجهة التي بها يرون أن العالم صادر عن الله هي مثل لزوم الظل للشخص والضياء للشمس والهوى إلى أسفل للحجر، وهذا ليس يسمى فعلًا لأن الفعل غير منفصل من الفاعل. قلت: وهذا كله كذب. وذلك أن الفلسفه يرون أن الأسباب أربعة الفاعل والمادة والصورة والغاية، وأن الفاعل هو الذي يخرج غيره من القوة إلى الفعل ومن العدم إلى الوجود، وأن هذا الإخراج ربما كان عن رؤية و اختيار، وربما كان بالطبع وأنهم ليس يسمون الشخص بفعله لظله فاعلاً إلا مجازاً، لأنه غير منفصل عنه، والفاعل منفصل عن المفعول باتفاق، وهم يعتقدون أن الباري سبحانه منفصل عن

العالم، فليس هو عندهم من هذا الجنس ولا هو أيضاً فاعل بمعنى الفاعل الذي في الشاهد لا ذو الاختيار ولا غير ذي الاختيار، بل هو فاعل هذه الأسباب مخرج الكل من العدم إلى الوجود وحافظه على وجه أتم وأشرف مما هو في الفاعلات المشاهدة، فلا يلزمهم شيء من هذا الاعتراض، وذلك أنهم يرون أن فعله صادر عن علم ومن غير ضرورة داعية إليه لا من ذاته ولا شيء من خارج، بل لمكان فضله وجوده، وهو ضرورة مرید مختار في أعلى مراتب المربيدين المختارين، إذ لا يلحقه النقص الذي يلحق المرید في الشاهد. وهذا هو نفس كلام الحكيم أمام القوم في بعض مقالاته المكتوبة في علم ما بعد الطبيعة أن قوماً قالوا: كيف أبدع الله العالم لا من شيء وفعله شيئاً من لا شيء. قلنا في جواب ذلك: أن الفاعل لا يخلو من أن تكون قوته كنحو قدرته وقدرتة كنحو إرادته وإرادته كنحو حكمته، أو تكون القوة أضعف من القدرة والقدرة أضعف من الإرادة والإرادة أضعف من الحكمة، فإن كانت بعض هذه القوى أضعف من بعض فالعلة الأولى لا محالة ليس بينها وبيننا فرق وقد لزمنها. النقص كما لزمنا، وهذا قبيح جداً، أو يكون كل واحد من هذه القوى في غاية التمام متى أراد قدر ومتى قدر قوي وكلها بغاية الحكمة، فقد وجد يفعل ما يشاء كما يشاء من لا شيء، وإنما يتعجب من هذا النقص الذي فينا. وقال كل ما في هذا العالم فإنما هو مربوط بالقوة التي فيه من الله تعالى ولو لا تلك القوة التي للأشياء لم تثبت طرفة عين. قلت: الموجود المركب ضربان ضرب التركيب فيه معنى زائد على وجود المركبات وضرب وجود المركبات في تركيبها مثل وجود المادة مع الصورة، وهذا التحوم من الموجودات ليس يوجد في العقل تقدّم وجودها على التركيب بل التركيب هو علة الوجود، وهو متقدم على الوجود فإن كان الأول سبحانه علة تركيب أجزاء العالم التي وجودها في التركيب فهو علة وجودها ولا بد وكل من هو علة وجود شيء ما فهو فاعل له، هكذا ينبغي أن يفهم الأمر على مذهب القوم إن صح عند الناظر مذهبهم.

قال أبو حامد مجتبأ عن الفلسفة:

فإن قيل: كل موجود ليس بواجب الوجود بذاته بل هو موجود بغيره فإنما نسمى ذلك الشيء مفعولاً ونسمى سببه فاعلاً ولا نبالي كان السبب فاعلاً بالطبع أو بالإرادة كما أنكم لا تبالون أنه كان فاعلاً بالله أو بغير الله إلى قوله كثلوا فعل وما فعل.

قلت: حاصل هذا الكلام جوابان: أحدهما: إن كل ما كان واجباً بغيره فهو مفعول للواجب بذاته وهذا الجواب معتبر، لأن الواجب بغيره ليس يلزم أن يكون الذي به وجب وجوده فاعلاً إلا أن يطلق عليهحقيقة الفاعل وهو المخرج من القوة إلى الفعل. وأما الجواب الثاني وهو أن اسم الفاعل كالجنس لما يفعل بالاختيار والروية، ولما يفعل بالطبع فهو كلام صحيح ويدل عليه ما حددنا به اسم الفاعل لكن هذا الكلام يوهم أن الفلسفه لا يرون أنه مرید. وهذه القسمة غير معروفة بنفسها؛ أعني أن كل موجود إما أن يكون واجب الوجود بذاته أو موجوداً بغيره.

قال أبو حامد راداً على الفلسفه:

قلنا: هذه التسمية فاسدة فإنما ليس سبب باي وجه كان فاعلاً ولا كل مسبب مفعولاً ولو كان كذلك لما صح أن يقال أن الجماد لا فعل له وإنما الفعل للحيوان وهذا من الكلمات المشهور الصادقة.

قلت: أما قوله: إنه ليس يسمى كل سبب فاعلاً فحق، وأما احتجاجه على ذلك بأن الجماد لا يسمى فاعلاً فكتبه، لأن الجماد إذا نفي عنه الفعل فإنما ينفي عنه الفعل الذي يكون عن العقل والإرادة لا الفعل المطلق إذ نجد لبعض الجمادات الحادثة إيجادات تخرج أمثالها من القوة إلى الفعل مثل النار التي تقلب كل رطب ويس ناراً أخرى مثلها، وذلك بأن تخرجها عن الشيء الذي هي فيه بالقوة إلى الفعل ولذلك كل ما ليس فيه قوة ولا استعداد لقبول فعل النار فيه فليس النار فاعلة فيه مثلها وهم يجحدون أن تكون النار فاعلة، وستأتي هذه المسألة وأيضاً فلا يشك أحد أن في أبدان الحيوان قوى طبيعية تصير الغذاء جزءاً من المتغنى، وبالجملة تدبر بدون الحيوان تدبراً لو توهمناه مرتفعاً لهلك الحيوان كما يقول جالينوس، وبهذا التدبير نسميه حياً وبعدم هذه القوى فيه يسمى ميتاً.

ثم قال: فإن سمي الجماد فاعلاً فاستعارة كما قد يسمى طالباً مريداً على سبيل المجاز.

قلت: أما إذا سمي فاعلاً يريد به أنه يفعل فعل المريد فهو مجاز، كما أنه إذا قيل أنه يطلب وأنه مريد، وأما إذا أريد به أنه يخرج غيره من القوة إلى الفعل فهو فاعل حقيقة بالمعنى النام.

ثم قال: وأما قولكم أن قولنا فعل عام وينقسم إلى ما هو بالطبع وإلى ما هو بالإرادة غير مسلم وهو كقول القائل قولنا أراد عام وينقسم إلى مرید مع العلم بالمراد وإلى من يريد ولا يعلم ما يريد وهو فاسد إذ الإرادة تتضمن العلم بالضرورة فكذلك الفعل يتضمن الإرادة بالضرورة.

قلت: أما قولهم أن الفاعل ينقسم إلى مرید وإلى غير مرید فحق ويدل عليه حد الفاعل، وأما تشبيه إياه بقسمة الإرادة إلى ما يكون بعلم وبغير علم باطل، لأن الفعل بالإرادة يؤخذ في حده العالم فكانت القسمة هدرًا وأما قسمة الفعل فليس يتضمن العلم إذ قد يخرج من العدم إلى الوجود غيره من لا علم له وهذا بين، ولذلك قال العلماء في قوله تعالى جداراً يريد أن ينقض أنه استعارة.

ثم قال: أما قولكم: إن قولنا فعل بالطبع ليس ينقض للأول فليس كذلك فإنه ينقض له من حيث الحقيقة ولكن لا يسوق إلى الفهم التناقض ولا يستند نفور الطبع عنه لأنه يبقى مجازاً فإنه لما كان سبباً يوجه ما والفاعل أيضاً سبب سمي فعلاً مجازاً. وإذا قال فعل بالاختيار فهو تكرير على التحقيق كقوله أراد وهو عالم بما أراده.

قلت: هذا كلام لا يشك أحد في خطأه فإن ما أخرج غيره من العدم إلى الوجود، أي فعل فيه شيئاً لا يقال فيه أنه فاعل بمعنى التشبيه بغيره، بل هو فاعل بالحقيقة لكون حد الفاعل منطبقاً عليه وقسمة الفاعل إلى ما يفعل بطبيعة وإلى ما يفعل باختياره ليس بقسمة اسم مشترك، وإنما هي قسمة جنس ولمكان هذا كان قول القائل الفاعل فاعلان فاعل بالطبع وفاعل بالإرادة قسمة صحيحة إذ المخرج من القوة إلى الفعل غيره ينقض إلى هذين القسمين.

قال أبو حامد: إلا أنه لما تصور أن يقال فعل وهو مجاز ويقال فعل وهو حقيقة لم تنفر النفس عن قوله فعل بالإختيار وكان معناه فعل فعلاً حقيقة لا مجازاً كقول القائل تكلم بلسانه ونظر بعينه فإنه لما جاز أن يستعمل النظر في القلب مجازاً والكلام في تحريك الرأس واليد مجازاً إذ يقال قال برأسه أي نعم لم يستفيق أن يقال قال بلسانه ونظر بعينه ويكون معناه نفي احتمال المجاز فهنه مزلة القدم فليتبه لمحل انتداب هؤلاء الأغياء.

قلت: هذه مزلة من ينسب إلى العلم أن يأتي بمثل هذا التشبيه الباطل والعلة الكاذبة في كون النقوس مستثنية لقسمة الفعل إلى الطبع وإلى الإرادة فإن أحداً لا يقول نظر بعينه وبغير عينه وهو يعتقد أن هذا قسمة للنظر، وإنما يقول: نظر بعينه تقريراً للنظر الحقيقي وتبعيداً له من أن يفهم منه النظر المجازي، ولذلك قد يرى العقل أنه إذا فهم من رأى أنه المعنى الحقيقي من

أول الأمر أن تقييده النظر بالعين قريب من أن يكون هدراً وأما إذا قال فعل بطبعه وفعل باختياره فلا يختلف أحد من العقلاة أن هذه قسمة للفعل، ولو كان قوله فعل بإرادته مثل قوله نظر بعينه لكن قوله فعل بطبعه مجازاً والفاعل بالطبع أثبت فعلاً في المشهور من الفاعل بالإرادة، لأن الفاعل بالطبع لا يدخل بفعله وهو يفعل دائماً، والفاعل بالإرادة ليس كذلك، ولذلك لخصومهم أن يعكسوا عليهم فيقولوا: بل قوله فعل بطبعه هو مثل قوله نظر بعينه وقوله فعل بإرادته مجاز سبباً على مذهب الأشعرية الذين يرون أن الإنسان ليس له اكتساب ولا له فعل مؤثر في الموجودات، فإن كان الفاعل الذي في الشاهد هكذا فمن أين ليت شعري قبل أن رسم الفاعل الحقيقي في الغائب هو أن يكون عن علم وإرادة؟

قال أبو حامد مجبياً عن الفلسفة:

فإن قيل: تسمية الفاعل فاعلاً إنما يعرف من اللغة إلى قوله فإن قلت: أن ذلك كله مجاز كلام محكمين فيه من غير مستد.

قلت: حاصل هذا القول هو إحتاجاج مشهور، وهو أن العرب تسمى من يؤثر في الشيء وإن لم يكن له اختيار فاعلاً حقيقياً لا مجازاً فهو جواب جدلية فلا يعتبر في الجواب.

قال أبو حامد مجبياً لهم:

والجواب أن كل ذلك بطريق المجاز وإنما الفعل الحقيقي ما يكون بالإرادة. والدليل عليه أنها لو فرضناها حادثاً توقف في حصوله على أمرين أحدهما إرادياً والآخر غير إرادياً أضاف العقل الفعل إلى الإرادي. فكذلك اللغة فإن من القوى الإنسانية في نار فمات يقال هو القاتل دون النار حتى إذا قيل ما قتله إلا فلان صدق قائله إلى قوله: لم يكن صانعاً ولا فاعلاً إلا مجازاً.

قلت: هذا الجواب هو من أفعال البطالين الذين يتلقون من تغليط إلى تغليط وأبو حامد أعظم مقاماً من هذا، ولكن لعل أهل زمانه اضطروا إلى هذا الكتاب لينتفي عن نفسه الظنة بأنه يرىرأي الحكماء؛ وذلك أن الفعل ليس ينبع أحد إلى الآلة وإنما ينبع إلى المحرك الأول والذي قتل بالنار هو الفاعل بالحقيقة والنار هي آلة القاتلة ومن أحرقته النار من غير أن يكون لإنسان في ذلك اختيار ليس يقول أحد أنه أحرقه النار مجازاً، فوجه التغليط في هذا أنه احتاج بما يصدق مركباً على ما هو بسيط ومفرد غير مركب، وهو من مواضع

السفسطائيين. مثل من يقول في الزنجي أنه أبىض الأسنان فهو أبىض باطلاق الفلسفة لا يقولون: إن الله ليس مريداً باطلاق لأن فاعل بعلم وعن علم وفاعل أفضل الفعلين المتقابلين مع أن كليهما ممكناً، وإنما يقولون: إنه ليس مريداً بالإرادة الإنسانية.

قال أبو حامد مجاوباً عن الفلسفة:

فإن قيل: نحن نعني بكون الله تعالى فاعلاً أنه سبب لوجود كل موجود سواء وأن العالم قوامه به ولولا وجود الباري لما تصور وجود العالم إلى قوله: فلا مشاحة في الإسم بعد ظهور المعنى.

قلت: حاصله تسليم القول لخصومهم أن الله تعالى ليس هو فاعلاً وإنما هو سبب من الأسباب التي لا يتم الشيء إلا بها، وهو جواب ردي، لأنه يلزم الفلسفة منه أن يكون الأول مبدأ على طريق الصورة للكل على جهة ما النفس مبدأ للجسد وهذا ليس قوله أحد منهم.

ثم قال أبو حامد مجيباً لهم:

قلنا: غرضنا أن نبين أن هذا المعنى لا يسمى فعلاً وصيناً وإنما المعنى بالفعل والصنع ما يصدر عن الإرادة حقيقة وقد ثقتم حقيقة معنى الفعل إلى قوله: ومقصود هذه المسألة الكشف عن هذا التلiss فقط.

قلت: أما هذا القول فلازم للفلسفة لو كانوا يقولون ما قولهم إيه، وذلك أنه يلزمهم على هذا الوضع أن لا يكون للعالم فاعل لا بالطبع ولا بالإرادة ولا شيء، هو فاعل بغير هذين النحوين، فليس ما قاله كشفاً عن تلبيسهم، وإنما التلiss أنه ينسب إلى الفلسفة ما ليس من قولهم.

قال أبو حامد:

### الوجه الثاني

في إبطال كون العالم فعلاً له سبحانه على أصلهم بشرط في الفعل وهو أن الفعل عبارة عن الأحداث والعالم عندهم قديم وليس بحدث ومعنى الفعل إخراج الشيء من العدم إلى الوجود بأحداته وذلك لا يتصور في القديم إذ الموجود لا يمكن إيجاده فإذا شرط الفعل أن يكون حادثاً والعالم قديم عندهم فكيف يكون فعلاً له تعالى.

قلت: أما إن كان العالم قديماً بذاته و موجوداً لا من حيث هو متحرك

لأن كل حركة مؤلفة من أجزاء حادثة فليس له فاعل أصلًا، وأما إن كان قد يبدأ  
معنى أنه في حدوث دائم وأنه ليس لحدوده أول ولا متنه، فإن الذي أفاد  
الحدث الدائم أحق باسم الأحداث من الذي أفاد الإحداث المتقطع وعلى  
هذه الجهة فالعالم محدث لله سبحانه واسم الحدوث به أولى من اسم القدم  
 وإنما سمت الحكماء العالم قد يبدأ تحفظاً من المحدث الذي هو من شيء وفي  
زمان وبعد العدم.

ثم قال مجبياً عن الفلسفة:

فإن قيل: معنى الحادث موجود بعد عدم فليبحث أن الفاعل إذا أحدث كان الصادر  
منه المتعلق به الوجود مجرد أو العدم المجرد أو كلاماً وباطل أن يقال أن المتعلق به  
العدم السابق إذ لا تأثير للفاعل في العدم وباطل أن يقال كلاماً إذ بان أن العدم لا يتعلق به  
أصلًا وأن العدم في كونه عدماً لا يحتاج إلى فاعل البة فبقي أنه متعلق به من حيث أنه  
موجود فإن الصادر منه مجرد الوجود وأنه لا نسبة له إليه إلا الوجود فإن فرض الوجود دائمًا  
فرضت النسبة دائمة وإذا دامت هذه النسبة كان المنسوب إليه أفضل وأدوم تأثيراً لأنه لم  
يتعلق العدم بالفاعل بحال. فبقي أن يقال أنه متعلق به من حيث أنه حادث ولا معنى لكونه  
حادثاً إلا أنه موجود بعد عدم والعدم لم يتعلق به.

قلت: هذا القول هو من جواب ابن سينا في هذه المسألة عن  
الفلسفة وهو قول سقطاني. فإنه أسقط منه أحد ما يقتضيه التقسيم الحاصل  
وذلك أنه قال: إن فعل الفاعل لا يخلو أن يتعلق من الحادث بالوجود أو بالعدم  
السابق له ومن حيث هو عدم أو بكليهما جميعاً ومحال أن يتعلق بالعدم فإن  
الفاعل لا يفعل عندماً، ولذلك يستحيل أن يتعلق بكليهما فقد بقي أنه إنما يتعلق  
بالوجود والإحداث ليس شيئاً غير تعلق الفعل بالوجود؛ أعني أن فعل الفاعل  
إنما هو إيجاد، فاستوى في ذلك الوجود المسبوق بعدم والوجود الغير مسبوق  
بعدم. ووجه الغلط في هذا القول أن فعل الفاعل لا يتعلق بالوجود إلا في حال  
العدم وهو الوجود الذي بالقوة ولا يتعلق بالوجود الذي بالفعل من حيث هو  
بالفعل ولا بالعدم من حيث هو عدم بل بالوجود الناقص الذي لحقه العدم،  
فعمل الفاعل لا يتعلق بالعدم لأن العدم ليس بفعل ولا يتعلق بالوجود الذي لا  
يقارنه عدم لأن كل ما كان من الوجود على كماله الآخر فليس يحتاج إلى إيجاد  
ولا إلى موجود والوجود الذي يقارنه عدم لا يوجد إلا في حال حدوث المحدث.  
فالذل لك لا ينفك من هذا الشك إلا أن ينزل أن العالم لم يزل يقترب بوجوده عدم

ولا يزال بعد يقتنى به كالحال في وجود الحركة، وذلك أنها دائمًا تحتاج إلى المحرك. والمحققون من الفلاسفة يعتقدون أن هذه هي حال العالم الأعلى مع الباري سبحانه فضلاً عما دون العالم العلوي وبهذا تفارق المخلوقات المصنوعات، فإن المصنوعات إذا وجدت لا يقتنى بها عدم تحتاج من أجله إلى فاعل يستمر وجودها.

قال أبو حامد: وأما قولكم أن الموجود لا يمكن إيجاده إن عنتم أنه لا يستأنف له وجود بعد عدم فصحيح وإن عنتم به أنه في حال كونه موجوداً لا يكون موجوداً فقد بنا أنه لا يكون موجوداً إلا في حال كونه موجوداً لا في حال كونه معدوماً فإنه إنما يكون الشيء موجوداً إذا كان الفاعل له موجوداً ولا يكون الفاعل موجوداً في حال العدم بل في حال وجود الشيء منه والإيجاد مقارن لكون الفاعل موجوداً وكون المفعول موجوداً لأنه عبارة عن نسبة الموجد إلى الموجد وكل ذلك مع الوجود لا قبله فإذا لا لإيجاد إلا لم يوجد إن كان المراد بالإيجاد النسبة التي بها يمكن الفاعل موجوداً والمفعول موجوداً. قالوا ولهذا قضينا بأن العالم فعل له أولاً وأبداً وما من حال إلا وهو تعالى فاعل له لأن المرتبط بالفاعل الوجود فإن دام الارتباط دام الوجود، وإن انقطع انقطع لا كما تخيلتموه من أن الباري تعالى لو قدر عدمه ليقى العالم إذ ظلمتم أنه كالبناء مع البناء فإنه ينعدم ويبقى البناء فإن بقاء البناء ليس هو بالبناء بل هو البيوسة المسككة لتركيبه إذ لو لم يكن فيه قوة ماسكة كالماء مثلًا لم يتصور بقاء الشكل الحادث بفعل الفاعل فيه.

قلت: ولعل العالم بهذه الصفة وبالجملة فلا يصح هذا القول وهو أن يكون الإيجاد من الفاعل الموجد يتعلق بالموجود من جهة ما هو موجود بالفعل الذي ليس فيه نقص أصلًا ولا قوة من القوى إلا أن يتوهم أن جوهر الموجود هو في كونه موجوداً، فإن الموجد المفعول لا يكون موجوداً إلا بموجب فاعل، فإن كان كونه موجوداً عن موجب أمراً زائداً على جوهره لم يلزم أن يبطل الوجود إذا بطلت هذه النسبة التي بين الموجب الفاعل والموجب المفعول، وإن لم يكن أمراً زائداً بل كان جوهره في الإضافة؛ أعني في كونه موجوداً صحيحاً ما يقوله ابن سينا، وهذا لا يصح في العالم لأن العالم ليس موجوداً في باب الإضافة وإنما هو موجود في باب الجوهر والإضافة عارضة له، ولعل هذا الذي قاله ابن سينا هو صحيح في صور الأجرام السماوية مع ما تدركه من الصور المفارقة للمواد، فإن الفلاسفة يزعمون ذلك لأنه قد تبين أن هنالك صوراً مفارقة للمواد وجودها هو تصورها وأن العلم إنما غير المعلوم هنالك قبل أن المعلوم هو في مادة.

قال أبو حامد مجبياً للفلاسفة:

والجواب: أن الفعل يتعلق بالفاعل من حيث حدوثه لا من حيث عدمه السابق، ولا من حيث كونه موجوداً فقط، فإنه لا يتعلق به في ثالثي حال الحدوث عندنا وهو موجود بل يتعلق به في حال حدوثه من حيث أنه حدوث وخروج من العدم إلى الوجود، فإن نفي منه معنى الحدوث لم يعقل كونه فعلاً ولا تعلقه بالفاعل. وقولكم أن كونه حادثاً يرجع إلى كونه مسبباً بالعدم وكونه مسبباً بالعدم ليس من فعل الفاعل وجعل الجاعل فهو كذلك ولكنه شرط في كون الوجود فعل الفاعل أعني كونه مسبباً بالعدم فالوجود الذي ليس مسبباً بعدم بل هو داتاً لا يصلح لأن يكون فعلاً لفاعل وليس كل ما يتشرط في كون الفعل فعلاً يعني أن يكون بفعل الفاعل فإن ذات الفاعل وقدرته وإرادته وعلمه شرط في كونه فاعلاً وليس ذلك من أثر الفاعل ولكن لا يعقل فعل إلا من موجود فكان وجود الفاعل شرطاً وإرادته وقدرته وعلمه ليكون فاعلاً وإن لم يكن من أثر الفاعل.

قلت: هذا الكلام كله صحيح فإن فعل الفاعل إنما يتعلق بالمفعول من حيث هو متحرك والحركة من الوجود الذي بالقوة إلى الوجود الذي بالفعل هي التي تسمى حدوثاً، وكما قال العدم هو شرط من شروط وجود الحركة عن المحرك وليس ما كان شرطاً في فعل الفاعل يلزم إذا لم يتعلق به فعل الفاعل أن يتعلق بضده كما ألم ابن سينا، لكن الفلسفه تزعم أن من الموجودات ما فصلها الجوهرية في الحركة كالرياح وغير ذلك، وإنما السمات وما دونها هي من هذا الجنس من الموجودات التي وجودها في الحركة، وإذا كان ذلك كذلك فهي في حدوث دائم لم يزل ولا يزال، وعلى هذا فكما أن الموجود الأزلي أحقر بالوجود من الغير الأزلي كذلك ما كان حدوثه أزلياً أولى باسم الحادث مما حدوثه في وقت ما. ولو لا كون العالم بهذه الصفة؛ أعني أن جوهره في الحركة لم يفتح العالم بعد وجوده إلى الباري، سبحانه كما لا يحتاج البيت إلى وجود البناء بعد تمامه والفراغ منه إلا لو كان العالم من باب المضاف كما رأى ابن سينا أن يبينه في القول المتقدم، وقد قلنا نحن إن ما رأى من ذلك هو صادق على صور الأجرام السماوية. وإن كان هذا هكذا فالعالم مفتقر إلى حضور الفاعل له في حال وجوده من جهة ما هو فاعل بالوجهين جميعاً؛ أعني لكون جوهر العالم كائناً في الحركة، وكون صورته التي بها قوامه ووجوده من طبيعة المضاف لا من طبيعة الكيف؛ أعني الهيئات والملكات المعدودة في باب الكيف، فإن كل ما كانت صورته داخلة في هذا الجنس ومعدودة فيه فهو إذا وجد وفرغ وجوده

مستغن عن الفاعل، فهذا كله يحل لك هذا الاشتباه ويرفع عنك الحيرة التي تنشأ للناس من هذه الأقاويل المتضادة.

قال أبو حامد مجبياً عن الفلسفه:

فإن قيل: إن اعترفتم بجواز كون الفعل مع الفاعل غير متاخر عنه فيلزم منه أن يكون الفعل حادثاً إن كان الفاعل حادثاً وقديماً إن كان قدماً. وإن شرطتم أن يتاخر الفعل عن الفاعل بالزمان فهذا محال إذ من حرك اليد في قدر ماء تحرك الماء مع حركة اليد لا قبلها ولا بعدها إذ لو تحرك بعدها لكان اليد مع الماء قبل تحريكه في حيز واحد ولو تحرك قبلها لانفصل الماء عن اليد وهو مع كونه معها معموله وفعل من جهةه فإن فرضنا اليد قدية في الماء متحركة كانت حركة الماء أيضاً دائمة وهي مع دوامها معمولة ومفعولة ولا يمتنع ذلك بفرض الدوام فكذلك نسبة العالم إلى الله.

قلت: أما في الحركة مع المحرك فصحيح وأما في الموجود الساكن مع الموجود له أو في ما ليس شأنه أن يسكن أو يتحرك إن فرض موجوداً بهذه الصفة وغير صحيح، فليكن هذه النسبة إنما وجدت بين الفاعل والعالم من جهة ما هو متحرك. وأما أن كل موجود يلزم أن يكون فعله مقارناً لوجوده فصحيح إلا أن يعرض للموجود أمر خارج عن الطبيع أو عارض من المعارض وسواء كان الفعل طبيعياً أو إرادياً، فانتظر كيف وضعت الأشعرية موجوداً قدماً ومنعوا عليه الفعل في وجوده القديم ثم أجازوه عليه حتى كان وجوده القديم انقسم إلى وجودين قدمين ماض ومستقبل، وهذا كله عند الفلسفه هوس وتخليط.

قال أبو حامد مجبياً للفلاسفة في القول المقدم:

قلنا: لا نحيل أن يكون الفعل مع الفاعل بعد كون الفعل حادثاً كحركة الماء فإنها حادثة عن عدم فجاز أن يكون فعلأً ثم سواه كان متاخرأً عن ذات الفاعل أو مقارناً له. وإنما نحيل الفعل القديم فإن ما ليس حادثاً عن عدم فتسميه فعلأً مجاز مجرد لا حقيقة له. وأما المعمل مع العلة فيجوز أن يكونا حادثين وأن يكونا قدمين كما يقال أن العلم القديم علة لكون القديم عالماً ولا كلام فيه وإنما الكلام فيما يسمى فعلأً ومعمل العلة لا يسمى فعل العلة إلا مجازاً بل يسمى فعلأً بشرط أن يكون حادثاً عن عدم فإن تجوز متجروز بتسمية القديم الدائم الوجود فعلأً لغيره كان متجرزاً في الاستعارة. وقولكم لو قدرنا حركة الماء مع الإرتعان قدية دائماً لم يخرج حركة الماء عن كونها فعلأً تلبيس لأن الإصبع لا فعل له وإنما الإرتعان ذو الإصبع وهو المريد ولو قدر قدماً وكانت حركة الإصبع فعلأً له من حيث أن كل جزء من الحركة فحادث عن عدم فهذا الإعتبار كان فعلأً وأما حركة الماء فقد لا تجوز أنه من فعله بل هو من فعل الله وعلى أي وجه كان فكتونه فعلأً من حيث أنه حادث إلا أنه دائم

الحدث وهو فعل من حيث أنه حادث.  
ثم قال مجيناً عن الفلسفة:

فإن قيل: فإن اعترفتم بأن نسبة الفعل إلى الفاعل من حيث أنه موجود كنسبة المعمول إلى العلة ثم سلمتم تصور الدوام في نسبة العلة فنحن لا نعني بكون العالم فعلاً إلا كونه معلوماً دائم النسبة إلى الله تعالى فإن لم تسموا هذا فعلاً فلا مضاربة في الأسماء بعد ظهور المعاني.

قلنا: ولا غرض من هذه المسألة إلا بيان أنكم تتجلبون بهذه الأسماء من غير تحقيق وأن الله تعالى عندكم ليس فاعلاً تحقيقاً ولا العالم فعله تحقيقاً وإن إطلاق هذا الإسم مجاز منكم لا تحقيق له وقد ظهر هذا.

قلت: هذا القول يضع فيه أن الفلسفة قد سلموا له أنهم إنما يعنون بأن الله فاعل أنه علة له فقط، وأن العلة مع المعمول، وهذا انصراف منهم عن قولهم الأول لأن المعمول إنما يلزم عن العلة التي هي له علة على طريق الصورة أو على طريق الغاية، وأما المعمول فليس يلزم عن العلة التي هي علة فاعلة بل قد توجد العلة الفاعلة ولا يوجد المعمول، فكان أبو حامد كالوكيل الذي يقر على موكله بما لم يأذن له فيه. بل الفلسفة ترى أن العالم له فاعل لم ينزل فاعلاً ولا يزال، أي لم ينزل مخرجاً له من العدم إلى الوجود ولا يزال مخرجاً. وقد كانت هذه المسألة قديماً دارت بين آل أرسطو طاليس وآل أفلاطون، وذلك أن أفلاطون لما قال بحدوث العالم لم يكن في قوله شك في أنه يوضع للعالم صانعاً فاعلاً، وأما أرسطو طاليس، فلما وضع أنه قديم شك عليه أصحاب أفلاطون بمثل هذا الشك وقالوا أنه لا يرى أن للعالم صانعاً، فاحتاج أصحاب أرسطو أن يجيبوا عنه بأجوبة تقتضي أن أرسطو يرى أن للعالم صانعاً وفاعلاً وهذا يبين على الحقيقة في موضعه. والأصل فيه هو أن الحركة عندهم في الأجرام السماوية بها يتغير وجودها فمعظمي الحركة هو فاعل للحركة حقيقة، وإذا كانت الأجرام السماوية لا يتم وجودها إلا بالحركة فمعظمي الحركة هو فاعل للأجرام السماوية. وأيضاً قد تبين عندهم أنه معظمي الوحدانية التي بها صار العالم واحداً ومعظمي الوحدانية التي هي شرط في وجود الشيء المركب هو معظمي وجود الأجزاء التي يقع منها التركيب، لأن التركيب هو علة لها على ما تبين، وهذه هي حال المبدأ الأول سبحانه مع العالم كله. وأما قولهم أن الفعل حادث فصحيح لأنه حركة، وإنما معنى القدم فيه أنه لا أول له ولا آخر، ولذلك

ليس يعنين بقولهم أن العالم قديم أنه متكون بأشياء قديمة لكونها حركة، وهذا هو الذي لما لم تفهمه الأشعرية عسر عليهم أن يقولوا: إن الله قديم وأن العالم قديم، ولذلك كان اسم المحدث الدائم أحق به من اسم القدم.

قال أبو حامد:

### الوجه الثالث

في استحالة كون العالم فعلاً لله تعالى على أصلهم بشرط مشترك بين الفاعل والفعل وهو أنهم قالوا لا يصدر من الواحد إلا شيء واحد والمبدأ واحد من كل وجه والعالم مركب من مختلفات فلا يتصور أن يكون فعلاً لله تعالى بموجب أصلهم.

قلت: أما إذا سلم هذا الأصل والتزم فيعسر الجواب عنه، لكنه شيء لم يقله إلا المتأخرة من فلاسفة الإسلام.

ثم قال مجبياً عن الفلسفه:

فإن قيل: العالم بجملته ليس صادراً من الله تعالى بغير واسطة بل الصادر منه موجود واحد وهو أول المخلوقات وهو عقل مجرد أي هو جوهر قائم بنفسه غير متخيّر يعرف نفسه ويعرف مبدأه ويعبر عنه في لسان الشرع بالملك ثم منه يصدر الثالث ومن الثالث رابع ونذكر الموجودات بالتوسيط. فإن اختلاف الفعل وكثرة إما أن يكون لاختلاف القوى الفاعلة كما أنها تفعل بقوة الشهوة خلاف ما تفعل بقوة الغضب وإما أن يكون لاختلاف المراد كما أن الشمس تبيض الثوب المغسول وتسود وجه الإنسان وتذيب بعض الجواهر وتصلب بعضها وإما لاختلاف الآلات كالنجار الواحد ينشر بالمنشار وينتح بالقدوم ويشق بالمنقب وإما أن يكون كثرة الفعل بالتوسيط بأن يفعل فعلاً واحداً ثم ذلك الفعل يفعل غيره فيكثر الفعل. وهذه الأقسام كلها محال في المبدأ الأول إذ ليس في ذاته اختلاف ولا أتبالية ولا كثرة كما سيأتي في أدلة التوحيد ولا ثم اختلاف مواد فإن الكلام في المعلوم الأول الذي هو العادة الأولى مثلاً ولا ثم اختلاف آلة إذ لا موجود مع الله تعالى في رتبة فالكلام في حدوث الآلة الأولى فلم يبق إلا أن تكون الكثرة في العالم صادرة من الله تعالى بطريق التوسيط كما سبق.

قلت: حاصل هذا الكلام أن الأول إذا كان بسيطاً واحداً لا يصدر عنه إلا واحد، وإنما يختلف فعل الفاعل وبكثير، إما من قبل المواد ولا مواد معه أو من قبل الآلة ولا آلة معه، فلم يبق إلا أن يكون من قبل المتوسط بأن يصدر عنه أولاً واحد وعن ذلك الواحد واحد وعن ذلك الواحد واحد فيوجد الكثرة.

ثم قال راداً عليهم:

قلنا: فيلزم من هذا إلا يكون في العالم شيء واحد مركب من أفراد بل تكون

الموجودات كلها آحاداً وكل واحد معلول لواحد آخر فوقه وعلة آخر تحته إلى أن ينتهي إلى معلول لا معلول له كما انتهى في جهة الصاعد إلى علة لا علة لها وليس كذلك فإن الجسم عندهم مركب من صورة وهيولي وقد صار باجتماعها شيئاً واحداً والإنسان مركب من جسم ونفس وليس وجود أحدهما من الآخر بل وجودهما جميعاً من علة أخرى والفلك عندهم كذلك فإنه جرم ذو نفس لم تحدث النفس بالجسم ولا الجرم بالنفس بل كلاهما صادران من علة سواعدهما. فكيف وجدت هذه المركبات؟ من علة واحدة، فيبطل قولهم: لا يصدر من الواحد إلا واحد أو من علة مركبة فيتجه السؤال إلى أن يلتقي بالضرورة مركب وبسيط فإن المبدأ بسيط وفي الآخر تركيب ولا يتصور ذلك إلا بالإلقاء وحيث يقع الإلقاء يبطل قولهم أن الواحد لا يصدر منه إلا واحد.

قلت: هذا لازم لهم إذا وضعوا الفاعل الأول كالفاعل البسيط الذي في الشاهد؛ أعني أن تكون الموجودات كلها بسيطة، لكن هذا إنما يلزم من جعل هذا الطلب عاماً في جميع الموجودات، وأما من قسم الموجود إلى الموجود المفارق والموجود الهيولي المحسوس فإنه جعل المبادىء التي يرتفع إلى إليها الموجود المحسوس غير المبادىء التي يرتفع إليها الموجود المعقول، فجعل مبادىء الموجودات المحسوسة المادة والمصورة، وجعل بعضها لبعض فاعلات إلى أن يرتفع إلى الجرم السماوي وجعل الجوافر المعقولية ترتفع إلى مبدأ أول هو لها مبدأ على جهة تشبه الصورة وتشبه الغاية وتشبه الفاعل، وذلك كله مبين في كتبهم فتأتي المقدمة مشتركة فليس تلزمهم هذه الشكوك وهذا هو مذهب أرسطو.

وهذه القضية القائلة أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد هي قضية اتفق عليها القدماء حين كانوا يفحصون عن المبدأ الأول للعالم بالفحص الجدلية وهم يظنونه الفحص البرهاني، فاستقر رأي الجميع منهم على أن المبدأ واحد للجميع وأن الواحد يجب ألا يصدر عنه إلا واحد، فلما استقر عندهم هذان الأصلان طلبوا من أين جاءت الكثرة. وذلك بعد أن بطل عندهم الرأي الأقدم من هذا وهو أن المبادىء الأولاثان: أحدهما للخير، والأخر للشر، وذلك أنه لا يمكن عندهم أن تكون مبادىء الأضداد واحدة ورأوا أن المتضادة العامة التي تعم جميع الأضداد هي الخير والشر، فظنوا أنه يجب أن تكون المبادىء اثنين، فلما تأمل القدماء الموجودات ورأوا أنها كلها تؤم غاية واحدة وهو النظام الموجود في العالم كالنظام الموجود في العسكر من قبل قائد العسكر، والنظام الموجود

في المدن من قبل مدبري المدن اعتقدوا أن العالم يجب أن يكون بهذه الصفة، وهذا هو معنى قوله سبحانه: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلَهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا﴾ واعتقدوا لمكان وجود الخير في كل موجود أن الشر حادث بالعرض، مثل العقوبات التي يضعها مدبروا المدن الفاصلون فإنها شرور وضعفت من أجل الخير لا على القصد الأول، وذلك أن هنالك من الخيرات خيرات ليس يمكن أن توجد إلا بشوبيها شر، كالحال في وجود الإنسان الذي هو مركب من نفس ناطقة ونفس بهيمية، فكأن الحكمة اقتضت عندهم أن يوجد الخير الكثير وإن كان بشوبيه شر سير، لأن وجود الخير الكثير مع الشر البسيط أثر من عدم الخير الكثير لمكان الشر البسيط.

فلما تقرر بالأخرة عندهم أن المبدأ الأول يجب أن يكون واحداً ووقع هذا الشك في الواحد جاؤوا فيه بأجوبة ثلاثة: فبعضهم زعم أن الكثرة إنما جاءت من قبل الهيولي وهو أنكساغورس والله ، وبعضهم زعم أن الكثرة إنما جاءت من قبل كثرة الآلات ، وبعضهم زعم أن الكثرة إنما جاءت من قبل المتوسطات ، وأول من وضع هذا أفلاطون . وهو أقتعها رأياً لأن السؤال يأتي في الجوابين الآخرين وهو من أين جاءت كثرة المواد وكثرة الآلات؟ فمن اعترف بهذه المقدمة فالشك مشترك بينهم والكلام في الوجه الذي به لزمت الكثرة عن الواحد لازم لها أعني فيمن إعترف أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد . وأما المشهور اليوم فهو ضد هذا وهو أن الواحد الأول صدر عنه صدوراً أولًا جميع الموجودات المتغيرة ، فالكلام في هذا الوقت مع أهل هذا الزمان إنما هو في هذه المقدمة .

وأما ما اعترض به أبو حامد على المشائين فليس يلزمهم وهو أنه إن كانت الكثرة لاحقة من جهة المتوسطات فليس يلزم عن ذلك إلا كثرة بسيطة كل واحد منها مركب من كثرة ، فإن الفلسفة يرون أن هنالك كثرة بهاتين الجهتين كثرة لأمور بسيطة ، وهي الموجودات البسيطة التي ليست في هيولي ، وأن هذه بعضها أسباب لبعض وترتقي كلها إلى سبب واحد هو من جنسها وهو أول في ذلك الجنس ، وإن كثرة الأجرام السماوية إنما جاءت عن كثرة هذه المبادئ ، وأن الكثرة التي دون الأجرام السماوية إنما جاءت من قبل الهيولي والصورة ، والأجرام السماوية ، فلم يلزمهم شيء من هذا الشك . فالاجرام السماوية

متحركة أولاً من المحرkin لها الذين ليس لهم في المادة أصلًا وصورها؛ أعني الأجرام السماوية مستفادة من أولئك المحرkin وصور ما دون الأجرام السماوية مستفادة من الأجرام السماوية وبعضها من بعض، سواء كانت صور الأجسام البساطة التي في المادة الأولى الغير كائنة ولا فاسدة أو صوراً لأجسام مركبة من الأجسام البسيطة وأن التركيب في هذه هو من قبل الأجرام السماوية، هذا هو اعتقادهم في النظام الذي ههنا. وأما الأشياء التي حرکتهم؛ أعني الفلسفه لهذا الاعتقاد فليس يمكن أن يتبيّن ههنا إذ كان بنوه على أصول ومقدمات كثيرة تبيّن في صنائع كثيرة وبصنائع كثيرة بعضها مرتب على بعض.

وأما الفلسفه من أهل الإسلام كأبي نصر واين سينا فلما سلموا لخصومهم أن الفاعل في الغائب كالفاعل في الشاهد، وأن الفاعل الواحد لا يكون منه إلا مفعول واحد، وكان الأول عند الجميع واحداً بسيطاً، عسر عليهم كيفية وجود الكثرة عنه حتى اضطربهم الأمر أن لم يجعلوا الأول هو محرك الحركة اليومية، بل قالوا: إن الأول هو موجود بسيط صدر عنه محرك الفلك الأعظم وصدر عن محرك الفلك الأعظم محرك الفلك الثاني الذي تحت الأعظم إذ كان هذا المحرك مركباً من ما يعقل من الأول وما يعقل من ذاته. وهذا خطأ على أصولهم لأن العاقل والمعمقول هو شيء واحد في العقل الإنساني، فضلاً عن العقول المقارقة.

وهذا كله ليس يلزم قوله أرسططيو فإن الفاعل الواحد الذي وجد في الشاهد يصدر عنه فعل واحد ليس يقال مع الفاعل الأول إلا باشتراك الاسم، وذلك أن الفاعل الأول الذي في الغائب فاعل مطلق، والذي في الشاهد فاعل مقيد، والفاعل المطلق ليس يصدر عنه إلا فعل مطلق، والفعل المطلق ليس يختص بمفعول دون مفعول، وبهذا استدل أرسطططاليس على أن الفاعل للمعقولات الإنسانية عقل متبرىٌ عن المادة؛ أعني من كونه يعقل كل شيء، وكذلك استدل على العقل المنفعل أنه لا كائن ولا فاسد من قبل أنه يعقل كل شيء.

والجواب في هذا على مذهب الحكم أن الأشياء التي لا يصح وجودها إلا بارتباط بعضها مع بعض، مثل ارتباط المادة مع الصورة وارتباط أجزاء العالم البسيطة بعضها مع بعض، فإن وجودها تابع لارتباطها، وإذا كان ذلك كذلك فمعطي الرباط هو معطي الوجود، وإذا كان كل مرتبط إنما يرتبط بمعنى فيه

واحد والواحد الذي به يرتبط إنما يلزم عن واحد هو معه قائم بذاته فواجب أن يكون هنالك واحد مفرد قائم بذاته وواجب أن يكون هذا الواحد إنما يعطي معنى واحداً بذاته، وهذه الوحدة تتبع على الموجودات بحسب طبائعها، ويحصل عن تلك الوحدة المعطاة في موجود موجود وجود ذلك الموجود وتترقى كلها إلى الوحدة الأولى، كما تحصل الحرارة التي في موجود موجود موجود من الأشياء الحارة عن الحرار الأول الذي هو النار وتترقى إليها.

وبهذا جمع أرسطو بين الوجود المحسوس والوجود المعقول وقال: أن العالم واحد صدر عن واحد، وأن الواحد هو سبب الوحدة من جهة، وسبب الكثرة من جهة، ولما لم يكون من قبله وقف على هذا ولعسر هذا المعنى لم يفهمه، كثير من جاء بعده كما ذكرنا. وإذا كان ذلك كذلك فبين أن هنالك موجوداً واحداً تفاصيل منه قوة واحدة بها توجد جميع الموجودات، ولأنها كثيرة فإذا عن الواحد بما هو واحد واجب أن توجد الكثرة أو تصدر أو كيف ما شئت أن تقول. وهذا هو معنى قوله: وذلك بخلاف ما ظن من قال أن الواحد يصدر عنه واحد..

فانظر هذا الغلط ما أكثره على الحكماء. فعليك أن تبين قولهم هذا هل هو برهان أم لا؛ أعني في كتب القدماء لا في كتب ابن سينا وغيره الذين غيروا مذهب القوم في العلم الإلهي حتى صار ظنياً.

قال أبو حامد مجبياً عن الفلاسفة:

فإن قيل: إذا عرف مذهبنا اندفع الإشكال فإن الموجودات تنقسم: إلى ما هي في محل كالاعراض والصور، وإلى ما هي ليست في محل وهذا ينقسم إلى ما هي محل لغيرها كال أجسام وإلى ما هي ليست بمحل كال الموجودات التي هي جواهر قائمة بأنفسها وهي تنقسم إلى ما تؤثر في الأجسام وتنسبها نفوساً وإلى ما لا تؤثر في الأجسام بل في النrous وتنسبها عقولاً مجردة. فاما الموجودات التي تحل في المحل كالاعراض فهي حادثة ولها عمل حادثة وتنتهي إلى مبدأ هو حادث من وجه دائم من وجه وهي الحركة الدورية وليس الكلام فيها. وإنما الكلام في الأصول القائمة بأنفسها لا في محل وهي ثلاثة أجسام وهي أحسها وعقلها مجردة وهي التي لا تعلق لها بالأجسام لا بالعلاقة الفعلية ولا بالانطباع فيها وهي أشرفها ونفوس وهي أوسطها فإنها تتعلق بالأجسام نوعاً من التعلق وهو التأثير والفعل فيها فهي متوسطة في الشرف فإنها تتأثر من العقول وتؤثر في الأجسام ثم الأجسام عشرة تسع سموات والعشر الماء الماء التي هي حشو مفترض ذلك القمر والسموات السبع حيوانات لها أحجام ونفوس ولها ترتيب في الوجود كما ذكره. وهو أن المبدأ الأول فاض من وجوده العقل الأول

وهو وهو موجود قائم بنفسه ليس بجسم ولا منطبع في جسم يعرف نفسه ويعرف مبدأه وقد سمياء العقل الأول ولا منشأة في الأسامي سمي ملائكة أو عقلاً أو ما أربيد ويلزم عن وجوده ثلاثة أمور عقل ونفس الفلك الأقصى وهي السماء التاسعة وجرم الفلك الأقصى ثم لزم من العقل الثاني عقل ثالث ونفس ذلك الكواكب وجرمها ثم لزم من العقل الثالث عقل رابع ونفس ذلك زحل وجرمها ولزم من العقل الرابع عقل خامس ونفس ذلك المشتري وجرمها وهكذا حتى انتهي إلى العقل الذي لزم منه عقل ونفس ذلك القمر وجرمها . والعقل الأخير هو الذي يسمى العقل الفعال ثم لزم حشو ذلك القمر وهي المادة القابلة لل تكون والفساد من العقل الفعال وطبائع الأخلاق ثم أن المواد تمتزج بسبب حركات الأفلاك والكواكب امتراجات مختلفة تحصل منها المعادن والفيات والحيوان، ولا يلزم أن يلزم من كل عقل عقل إلى غير نهاية لأن هذه العقول مختلفة الأنواع فما ثبت لواحد لا يلزم للأخر . فخرج منه أن العقول بعد المبدأ الأول عشرة والأفلاك نسمة ومجموع هذه المبادئ الشريقة بعد الأول تسمة عشر وحصل منه أن تحت كل عقل من العقول الأول ثلاثة أشياء عقل ونفس ذلك وجرمها فلا بد وأن يكون في مبدأ تثلث لا محالة ولا يتصور كثرة في المعلوم الأول إلا من وجه واحد وهو أنه يعقل مبدأ ويعقل نفسه وهو باعتبار ذاته ممكن الوجود، لأن وجود وجوده بغیره لا بنفسه وهذه معان ثلاثة مختلفة فالأشرف من المعلمولات الثلاثة يتبعي أن ينسب إلى الأشرف من هذه المعانى فيصدر منه العقل من حيث أنه يعقل مبدأ ويصدر نفس الفلك من حيث أنه يعقل نفسه ويصدر جرم الفلك من حيث أنه ممكن الوجود بذلك . فيبقى أن يقال هذا التثلث من أين حصل في المعلوم الأول ومبدأ واحد . فنقول: لم يصدر من المبدأ الأول إلا واحد وهو ذات هذا العقل الذي به يعقل نفسه ولزمه ضرورة لا من جهة المبدأ أن عقل المبدأ وهو في ذاته ممكن الوجود وليس له الإمكان من المبدأ الأول بل هو لذاته ونحن لا نبعد أن يوجد من الواحد واحد يلزم ذلك المعلوم لا من جهة المبدأ أمور ضرورية إضافية أو غير إضافية فيحصل بسببه كثرة وبصير بذلك مبدأ لوجود الكثرة فعل هذا الوجه يمكن أن يلتقي المركب بالبسيط إذ لا بد من الإنقاء ولا يمكن إلا كذلك فهو الذي يجب الحكم به . وهذا هو القول في تفهم مذهبهم .

**قلت:** هذا كله تخرص على الفلسفه من ابن سينا وأبي نصر وغيره .

ومذهب القوم القديم هو أن هنـا مبادئـ هي الأجرام السماوية ، ومبادـ الأجرام السماوية موجودـات مفارقةـ للمـوادـ هيـ المـحرـكـ لـالأـجرـامـ السـماـويـةـ ، والأـجرـامـ السـماـويـةـ تـتـحـرـكـ إـلـيـهاـ عـلـىـ جـهـةـ الطـاعـةـ لـهـاـ وـالـمحـبـةـ فـيـهاـ وـالـامـتـالـ لأـمـرـهاـ إـيـاـهـاـ بـالـحـرـكـةـ وـالـفـهـمـ عـنـهـاـ ، وـأـنـهـاـ إـنـماـ خـلـقـتـ مـنـ أـجـلـ الـحـرـكـةـ . وـذـلـكـ أـنـهـ لـمـ صـحـ أـنـ الـمـبـادـيـ مـتـحـدـةـ الـتـيـ تـحـرـكـ الـأـجـرـامـ السـماـويـةـ هـيـ مـفـارـقـةـ لـالـمـوـادـ وـأـنـهـ لـيـسـ بـأـجـسـامـ لـمـ يـقـ وـجـهـ بـهـ يـحـرـكـ الـأـجـسـامـ مـاـ هـذـاـ شـائـهـ إـلـاـ مـنـ جـهـةـ أـنـ الـمـحـرـكـ أـمـ

بالحركة، ولذلك لزم عندهم أن تكون الأجسام السماوية حية ناطقة تعقل ذاتها وتعقل مبادئها المحركة لها على جهة الأمر لها، ولما تقرر أنه لا فرق بين العلم والمعلوم إلا أن المعلوم في مادة والعلم ليس في مادة وذلك في كتاب النفس، فإذا وجدت موجودات ليست في مادة وجب أن يكون جوهرها علماً أو عقلاً أو كف شئت أن تسميتها، وصح عندهم أن هذه المبادئ مفارقة للمواد من قبل أنها التي أفادت الأجرام السماوية والحركة الدائمة التي لا يلحقها فيها كلام ولا تعب، وأن كل ما يفيد حركة دائمة بهذه الصفة فإنه ليس جسماً ولا قوة في جسم، وأن الجسم السماوي إنما استفاد البقاء من قبل المفارقات، وصح عندهم أن هذه المبادئ المفارقة وجودها مرتبط بعيداً أول فيها، ولو لا ذلك لم يكن هنا نظام موجود، وأقاويلهم مسطورة في ذلك، فينبغي لمن أراد معرفة الحق أن يقف عليها من عندهم. وما يظهر أيضاً من كون جميع الأفلاك تتحرك الحركة اليومية مع أنها تتحرك بها المحركات التي تخصها مما صح عندهم أن الأمر بهذه الحركة هو المبدأ الأول وهو الله سبحانه، وأنه أمر سائر المبادئ أن تأمر سائر الأفلاك بسائر الحركات، وإن بهذا الأمر قامت السموات والأرض كما أن بأمر الملك الأول في المدينة قامت جميع الأوامر الصادرة من جعل له الملك ولاءه أمر من الأمور من المدينة إلى جميع من فيها من أصناف الناس، كما قال سبحانه: ﴿وَأُوحىٰ فِي كُلِّ سَمَاءٍ آمِرَهَا﴾. وهذا التكليف والطاعة هي الأصل في التكليف والطاعة التي وجبت على الإنسان لكونه حيواناً ناطقاً. وإنما حكاه ابن سينا من صدور هذه المبادئ بعضها من بعض فهو شيء لا يعرفه القوم، وإنما الذي عندهم أن لها من المبدأ الأول مقامات معلومة لا يتم لها وجود إلا بذلك المقام منه، كما قال سبحانه: ﴿وَمَا مَنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ﴾. وأن الارتباط الذي بينها هو الذي يوجب كونها معلومة بعضها عن بعض وجميعها عن المبدأ الأول، وأنه ليس يفهم من الفاعل والمفعول والخالق والمخلوق في ذلك الوجود إلا هذا المعنى فقط، وما قلناه، من ارتباط وجود كل موجود بالواحد، فذلك خلاف ما يفهم هنالك من الفاعل والمفعول والصانع والمصنوع، فلو تخيلت أمراً له مأمورون كثيرون، وأولئك المأمورون لهم مأمورون آخرون، ولا وجود للمأمورين إلا في قبول الأمر وطاعة الأمر، ولا وجود لمن دون المأمورين إلا بالمأمورين، لوجب أن يكون الأمر الأول هو الذي أعطى جميع الموجودات

المعنى الذي به صارت موجودة فإنه إن كان شيء وجوده في أنه مأمور فلا وجود له إلا من قبل الأمر الأول. وهذا المعنى هو الذي يرى الفلاسفة أنه عبرت عنه الشرائع بالخلق والاختراع والتکلیف. فهذا هو أقرب تعليم يمكن أن يفهم به مذهب هؤلاء القوم من غير أن يلحق ذلك الشنعة التي تلحق من سمع مذاهب القوم على التفصیل الذي ذكره أبو حامد هبنا.

وهذا كله يزعمون أنه قد تبين في كتبهم، فمن أمكنه أن ينظر في كتبهم على الشروط التي ذكروها فهو الذي يقف على صحة ما يزعمون أو ضده، وليس يفهم من مذهب أرسطو غير هذا ولا من مذهب أفلاطون وهو متنه ما وقفت عليه العقول الإنسانية. وقد يمكن الإنسان أن يقف على هذه المعاني من أقاويل عرض لها أن كانت مشهورة مع أنها معقولة، وذلك أن ما شأنه ذلك الشأن من التعليم فهو لذيد محظوظ عند الجميع. واحد المقدمات التي يظهر منها هذا المعنى هو أن الإنسان إذا تأمل ما هبنا ظهر له أن الأشياء التي تسمى حية عالمية هي الأشياء المتحركة من ذاتها بحركات محدودة نحو أغراض وأفعال محدودة تتولد عنها أفعال محدودة، ولذلك قال المتكلمون: إن كل فعل فإنما يصدر عن حي عالم، فإذا حصل له هذا الأصل وهو أن كل ما يتحرك حركات محدودة فيلزم عنها أفعال محدودة منتظمة فهو حيوان عالم، وأضاف إلى ذلك ما هو مشاهد بالحسن، وهو أن السموات تتحرك من ذاتها حركات محدودة يلزم عن ذلك في الموجودات التي دونها أفعال محدودة ونظام وترتيب به قوام ما دونها من الموجودات تولد أصل ثالث لا شك فيه، وهو أن السموات أجسام حية مدركة. فاما أن حركاتها يلزم عنها أفعال محدودة بها قوام ما هبنا وحفظه من الحيوان والنبات والجماد فذلك معروف بنفسه عند التأمل، فإنه لولا قرب الشمس وبعدها في فلكها المائل لم يكن هبنا فصول أربعة، ولو لم يكن هبنا فصول أربعة لما كان نبات ولا حيوان ولا جرى الكون على نظام في كون الأسطقطات بعضها من بعض على السواء لينحفظ لها الوجود، مثال ذلك: أنه إذا بعدت الشمس إلى جهة الجنوب برد الهواء في جهة الشمال فكانت الأمطار، وكثير تكون الأسطقطس المائي، وكثير في جهة الجنوب تولد الأسطقطس الهوائي، وفي الصيف بالعكس؛ أعني إذا صارت الشمس قرب سمت رؤوسنا وهذه الأفعال التي تلفي للشمس من قبل القرب والبعد الذي لها دائمًا من موجود موجود من المكان

الواحد بعينه تلفي للقمر ولجميع الكواكب، فإن لكلها أفلاماً مائلاً وهي تفعل فضولاً أربعة في حركاتها الدورية، وأعظم من هذه كلها في ضرورة وجود المخلوقات وحفظها الحركة العظمى اليومية الفاعلة للليل والنهار، وقد نبه الكتاب العزيز على العناية بالإنسان لتخير جميع السموات له في غير ما آية، مثل قوله سبحانه: ﴿ سُرُّكُمُ اللَّيلُ وَالنَّهَارُ ﴾ الآية. فإذا تأمل الإنسان هذه الأفعال والتدييرات الالازمة المتنافة عن حركات الكواكب ورأى الكواكب تتحرك هذه الحركات، وهي ذوات أشكال محدودة ومن جهات محدودة ونحو أفعال محدودة وحركات متضادة علم أن هذه الأفعال المحدودة إنما هي عن موجودات مدركة حية ذوات اختيار وإرادة. ويزيده إقناعاً في ذلك إذ يرى أن كثيراً من الأجسام الصغيرة الحقيرة الخسيسة المظلمة الأجساد التي هنا لم تعد الحياة بالجملة على صغر أجرامها وخصوصية أقدارها وقصر أعمارها وأظلام أجسادها، وأن الجواب الإلهي أفضى عليها الحياة والإدراك التي بها دبرت ذاتها وحفظت وجودها، علم على القطع أن الأجسام السماوية أخرى أن تكون حية مدركة من هذه الأجسام لعظم أجرامها وشرف وجودها وكثرة أنوارها كما قال سبحانه: ﴿ لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾. وبخاصة إذا اعتبر تدبيرها للأجسام الحية التي هنا علم على القطع أنها حية فإن الحي لا يدبّر إلا حي أكمل حياة منه. فإذا تأمل الإنسان هذه الأجسام العظيمة الحية الناطقة المختارة المحيطة بنا ونظر إلى أصل ثالث وهو أن عنايتها بما هنا هي غير محتاجة إليها في وجودها علم أنها مأمورة بهذه الحركات ومسخرة لما دونها من الحيوانات والنبات والجمادات، وأن الأمر لها غيرها وهو غير جسم ضرورة، لأنه لو كان جسماً لكان واحداً منها. وكل واحد منها مسخر لما دونه هنا من الموجودات وخدم لما ليس يحتاج إلى خدمته في وجوده، وأنه لولا مكان هذا الأمر لما اعنتت بما هنا على الدوام والاتصال لأنها مريدة ولا منفعة لها خاصة في هذا الفعل، فإذاً إنما يتحرك من قبل الأمر والتکلیف الجرم المتوجه إليها لحفظ ما هنا وإقامه وجوده، والأمر هو الله سبحانه وهذا كله معنى قوله تعالى: ﴿ أَتَيْنَا طَائِفَيْنِ ﴾. ومثال هذا في الاستدلال لو أن إنساناً رأى جمعاً عظيماً من الناس ذوي خطر وفضل مكين على أفعال محدودة لا يخلون بها طرفه عين مع أن تلك الأفعال غير ضرورية في وجودهم وهم غير محتاجين إليها لا يقين على القطع أنهم مكلفوون وماموروون

بتلك الأفعال وأن لهم أميراً هو الذي أوجب لهم تلك الخدمة الدائمة للعبادة بغيرهم المستمرة هو أعلى قدرًا منهم وأرفع رتبة وأنهم كالعبد المسخرين له، وهذا المعنى هو الذي أشار إليه الكتاب العزيز في قوله سبحانه: ﴿وَكَذَلِكَ نَرَى إِرَاهِيمَ مُلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ الآية. وإذا اعتبر الإنسان أمراً آخرًا، وهو أن كل واحد من الكواكب السبعة له حركات خادمة لحركته الكلية ذات أجسام تخدم جسمه الكلي كأنها خدمة يعتنون بها خادم واحد علم أيضاً على القطع أن لجماعة كل كوكب منها أمراً خاصاً بهم رقيباً عليهم من قبل الأمر الأول، مثل ما يعرض عند تدبر الجيوش أن يكون منها جماعة جماعة كل واحد منها تحت أمر واحد، وأولئك الأمرؤون، وهم المسمون العرفاء، يرجعون إلى أمير واحد وهو أمير الجيش، كذلك الأمر في حركات الأجرام السماوية. التي أدرك القدماء من هذه الحركات، وهي نيف على الأربعين، ترجع كلها إلى سبع أمرؤين وترجع السبع أو الثمانية على اختلاف بين القدماء في عدد الحركات إلى الأمر الأول سبحانه. وهذه المعرفة تحصل للإنسان بهذا الوجه، سواء علم كيف مبدأ خلقة هذه الأجسام؛ أعني السماوية أو لم يعلم وكيف ارتباط وجود سائر الأمرؤين بالأمر الأول أو لم يعلم، فإنه لا شك أنها لو كانت موجودة من ذاتها؛ يعني قديمة من غير علة ولا موجب لجاز عليها إلا تأثير لأمر واحد لها بالتسخير، وألا تطيعه وكذلك حال الأمرؤين مع الأمر الأول، وإذا لم يجز ذلك عليها فهناك نسبة بينها وبينه اقتضت لها السمع والطاعة وليس ذلك أكثر من أنها ملك له في عين وجودها لا في عرض من أعراضها، كحال السيد مع عبيده بل في نفس وجودها فإنه ليس هنالك عبودية زائدة على الذات، بل تلك الذوات تقوم بال العبودية، وهذا هو معنى قوله سبحانه: ﴿إِنَّ كُلَّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَنَّ الرَّحْمَنَ عَبْدَهُ﴾. وهذا الملك هو ملکوت السماوات والأرض الذي اطلع الله تعالى عليه إبراهيم عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نَرَى إِرَاهِيمَ مُلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾. وأنت تعلم أنه إذا كان الأمر هكذا فإنه يجب إلا تكون خلقة هذه الأجسام ومبدأ كونها على نحو كون الأجسام التي ه هنا، وأن العقل الإنساني يقصر عن إدراك كيفية ذلك الفعل، وإن كان يعترف بالوجود. فمن رام أن يشبه الوجودين أحدهما بالآخر، وأن الفاعل لها فاعل بالنحو الذي توجد الفاعلات ه هنا فهو شديد الغفلة عظيم الزلة كثير الوهله.

فهذا هو أقصى ما يفهم به مذاهب القدماء في الأجرام السماوية، وفي إثبات الخالق لها، وفي أنه ليس بجسم، وإثبات ما دونه من الموجودات التي ليست بأجسام، وأحدها هي النفس. وأما إثبات وجوده من كونها محدثة على نحو حدوث الأجسام التي نشاهدها كما رأى المتكلمون فغير جداً، والمقدمات المستعملة في ذلك هي غير مفضية بهم إلى ما قصدوا بيانه، ونبين هذا من قولنا فيما بعد عند التكلم في طرق إثبات وجود الله سبحانه.

وإذ قد تقرر هذا، فلنرجع إلى ذكر شيء مما يقوله أبو حامد في مناقضة ما حكاه عن الفلسفه ونعرف مرتبته في الحق إذ كان ذلك هو المقصود الأول في هذا الكتاب.

قال أبو حامد راداً على الفلسفه:

قلنا: ما ذكرتموه تحكمات وهي على التحقيق ظلمات فوق ظلمات، لو حكاه الإنسان عن منام رأه لاستدل به على سوء مزاجه، أو أورد جنسه في الفقهيات التي قصارى المطلب فيها تخمينات لقليل أنها ترهات لا تفيد غلبات الظنون.

قلت: لا يبعد أن يعرض مثل هذا للجهال مع العلماء، وللجمهور مع الخواص، كما يعرض ذلك لهم في المصنوعات فإن الصناع إذا أوردوا صفات كثيرة من مصنوعاتهم على العوام وتضمنوا الأفعال العجيبة عنها هذه، بهم الجمهور وظنوا أنهم مبرسين وهم في الحقيقة الذين ينزلون منزلة المبرسين من العلاء، والجهال من العلماء، وأمثال هذه الأقاويل لا ينبغي أن يتلقى بها آراء العلماء وأهل النظر. وقد كان الواجب عليه إذ ذكر هذه الأشياء أن يذكر الآراء التي حركتهم إلى هذه الأشياء حتى يقابس السامع بينها وبين الأقاويل التي يروم بها هو إبطالها.

قال أبو حامد: ومداخل الاعتراض على مثله لا تنحصر ولكنها نور وجوهاً معدودة.

الأول: من هذا أنا نقول: ادعitem أن أحد معانى الكثرة في المعلوم الأول أنه يمكن الوجود. فنقول: كونه ممكن الوجود عين وجوده أو غيره فإن كان عينه فلا ينشأ منه كثرة وإن كان غيره فهلا قلتم في المبدأ الأول كثرة لأنه موجود وهو مع ذلك واجب الوجود، فوجوب الوجود غير نفس الوجود فليجز صدور المختلافات منه لهذه الكثرة. وإن قيل: لا معنى لوجوب الوجود إلا الوجود فلا معنى لإمكان الوجود إلا الوجود. فإن قلتم: يمكن أن يعرف كونه موجوداً ولا يعرف كونه ممكناً فهو غيره فكذا واجب الوجود يمكن أن يعرف وجوده ولا

يعرف وجوبه إلا بعد دليل آخر فليكن غيره . وبالجملة الوجود أمر عام ينقسم إلى واجب وإلى ممكן ، فإن كان فصل أحد القسمين زائداً على العام فكذلك الفصل الثاني ولا فرق . فإن قيل : إمكان الوجود له من ذاته وجوده من غيره فكيف يكون ما له من ذاته وما له من غيره واحداً .

قلنا : وكيف يكون وجوب الوجود هو عين الوجود ويمكن أن ينفي وجوب الوجود وثبتت الوجود والواحد الحق من كل وجه هو الذي لا يتسع المعني والإياتات إذ لا يمكن أن يقال : موجود وليس بموجود أو واجب الوجود وليس بواجب الوجود ، ويمكن أن يقال : موجود وليس بواجب الوجود كما يمكن أن يقال : موجود وليس بممكن الوجود وإنما يعرف الوحيدة بهذا فلا يستقيم تقدير ذلك في الأول إن صح ما ذكره من كون إمكان الوجود غير الوجود الممكן .

قلت : أما قوله : إن قولنا في الشيء أنه ممكן الوجود لا يخلو إما أن يكون عين الوجود أو غيره ، أي معنى زائداً على الوجود ، فإن كان عينه وليس بكثرة فلا معنى لقولهم : أن ممكן الوجود هو الذي فيه كثرة وإن كان غيره لزمكم ذلك في واجب الوجود فيكون واجب الوجود فيه كثرة وذلك خلاف ما يضعون ، فإنه كلامٌ غير صحيح . وقد ترك قسماً ثالثاً وذلك أن واجب الوجود ليس هو معنى زائداً على الوجود خارج النفس وإنما هو حالة للموجود الواجب الوجود ليست زائدة على ذاته وكأنها راجعة إلى نفي العلة ؛ أعني أن يكون وجوده معلولاً عن غيره ، فكانه ما ثبت لغيره سلب عنه بمتركة قولنا في الموجود أنه واحد ، وذلك أن الوحيدة ليست تفهم في الموجود معنى زائداً على ذاته خارج النفس في الوجود ، مثل ما يفهم من قولنا : موجود أليس ، وإنما يفهم منه حالة عدمية هي عدم الانقسام ، وكذلك واجب الوجود إنما يفهم من وجوب الوجود حالة عدمية اقتضتها ذاته ، وهو أن يكون وجوب وجوده بنفسه لا بغيره . وكذلك قولنا : ممكן الوجود من ذاته ليس يمكن أن يفهم منه صفة زائدة على الذات خارج النفس كما فهم من الممكן الحقيقي ، وإنما يفهم منه أن ذاته تقتضي إلا يكون وجوده واجباً إلا بعلة ، فهو يدل على ذات إذا سلب عنه علته لم يكن واجب الوجود بذلك بل كان غير واجب الوجود ، أي مسلوباً عنه صفة وجود الوجود فكانه قال : إن الواجب الوجود منه ما هو واجب لنفسه ، ومنه ما هو واجب لعلة ، والذي هو واجب لعلة ليس واجباً لنفسه ، فلا يشك أحد أن هذه الفصول ليست فصولاً جوهرية ، أي قاسمة للذات ولا زائدة على الذات ، وإنما هي

أحوال سلبية أو إضافية مثل قولنا في الشيء: إنه موجود، فإنه ليس يدل على معنى زائد على جوهره خارج النفس، كقولنا في الشيء: أنه ممكّن، ومن هذا غلط ابن سينا فظن أن الواحد معنى زائد على الذات، وكذلك الوجود على الشيء في قوله: إن الشيء موجود، وستأتي هذه المسألة. وأول من استطيط هذه العبارة هو ابن سينا؛ أعني قوله: ممكّن الوجود من ذاته واجب من غيره، وذلك أن الإمكانيّة هو صفة في الشيء غير الشيء الذي فيه الإمكانيّة، فيقتضي ظاهر هذا اللفظ أن يكون ما دون الأول مركباً من شيئين اثنين: أحدهما المتصف بالإمكان، والثاني المتصف بوجوب الوجود، فهي عبارة رديمة. ولكن إذا فهم منه المعنى الذي قلناه لم يلحق الشك الذي ألم به أبو حامد وإنما يبقى عليه: هل إذا فهم من المعلوم الأول إمكان وجوده، هل يقتضي له أن يكون مركباً أم لا؟ لأنّه إن كانت الصفة إضافية لم تقتضي له التركيب، وليس كل شيء يعقل فيه أحوال متغيرة يقتضي أن تكون الأحوال صفات زائدة على ذاته خارج النفس، فإنّ هذا حال الأعدام وحال الإضافات، ولذلك لم يز قوم من القدماء أن يعدوا مقوله الإضافية في الموجودات خارج النفس؛ أعني العشر مقولات، وأبو حامد يوجب في قوله: إن كل ما كان له مفهوم زائد أنه يقتضي معنى زائداً خارج النفس بالفعل، وهو غلط، وقول سقسطائي. وذلك بين من قوله:

وبالجملة الوجود أمر عام ينقسم إلى: واجب وإلى ممكّن، فإن كان فصل أحد القسمين زائداً على العام فكذلك الفصل الثاني لا فرق.

فإن قسمة الوجود إلى: ممكّن وواجب، ليس كقسمة الحيوان إلى: ناطق وغير ناطق، أو إلى: مشاء وسابع وظائر، لأن هذه أمور زائدة على الجنس توجب أنواعاً زائدة، والحيوانية معنى مشترك لها، وهذه الفصوص زائدة عليها، وأما الممكّن الذي قسم إليه ابن سينا الموجود فليس معنى خارج النفس بالفعل، وهو عبارة رديمة كما قلنا، وذلك أن الموجود الذي له علة في وجوده ليس له مفهوم من ذاته إلا العدم؛ أعني أن كل ما هو موجود من غيره فليس له من ذاته إلا العدم، إلا أن تكون طبيعته طبيعة الممكّن الحقيقي، ولذلك كانت قسمة الموجود إلى: واجب الوجود وممكّن الوجود قسمة غير معروفة إذا لم يُرد بالممكّن الممكّن الحقيقي، وسيأتي هذا بعد. وتحصيل هذا الموضوع أن الموجود إذا قسم، فإما أن ينقسم إلى فصوص ذاتية، أو أحوال إضافية، أو

أعراض زائدة على الذات، فقسمت إلى فصول ذاتية تقتضي ولا بد تكرر الأفعال عنه، وأما قسمته إلى أحوال إضافية أو عرضية فليس تقتضي تكرر أفعال مختلفة، فإن ادعى مدع أن قسمته إلى صفات حالية تقتضي له أفعالاً، فالمنبدأ الأول تصدر منه كثرة ضرورة ليس تحتاج إلى معلوم عنه هو منبدأ الكثرة، وإن قال: إنه ليس تقتضي كثرة الصفات الحالية صدور أفعال مختلفة فولاء الصفات الحالية التي في المعلوم الأول تقتضي عنه صدور أفعال مختلفة، فوضع من وضع المعلوم الأول على هذا أفضل.

وقوله: فكيف يكون ما له من ذاته وما له من غيره واحداً؟

وقد كان هذا الرجل رعم أن الإمكان ليس له وجود إلا في الأذهان، فهلا يلزم هذا القول في هذا المكان وليس يمتنع في الذات الواحدة أن يلزمها الغني والإثبات في أحوالها من غير أن يلزم تكرر في تلك الذات كما منعه أبو حامد، وإذا فهمت هذا قدرت أن تأتي بحل ما يقوله في هذا الفصل.

فإن قيل: يلزم على هذا إلا يكون تركيب لا في واجب الوجود بذاته ولا في واجب الوجود بغيره، قلنا: أما واجب الوجود بغيره فإن العقل يدرك فيه تركيباً من علة ومعلوم، فإن كان جسماً لزم أن يكون فيه اتحاد من جهة وكثرة من أخرى؛ أعني الأجسام الغير الكائنة الفاسدة؛ أعني اتحاداً بالفعل وكثرة بالقوة، وإن كان غير جسم لم يدرك العقل كثرة لا بالقوة ولا بالفعل بل اتحاداً من جميع الوجوه، ولذلك يطلق القوم على هذا النوع من الموجودات أنها بسيطة، لكنهم يقولون في هذه الموجودات أن العلة فيها أبسط من المعلوم، ولذلك يرون أن الأول هو أبسطها، لأن الأول لا يفهم منه علة ومعلوم أصلاً، وما بعد الأول يفهم العقل فيه التركيب، ولذلك كان الثاني عندهم أبسط من الثالث، هكذا ينبغي أن يفهم مذهب القوم. فيكون معنى العلة والمعلوم في هذه الموجودات كأن فيها كثرة بالقوة تظهر في المعلوم؛ أعني أن يصدر عنه معلومات كثيرة لا فيه في وقت من الأوقات، فإذا فهم هذا من قولهم وسلم لهم لم يلتحقهم الاعتراض الذي ألح عليهم أبو حامد. وأما إذا فهم من قولهم: إن الثاني يعقل ذاته ويعقل مبدأ فهو بما يعقل من ذاته يصدر عنه شيء، وبما يعقل من مبدأ يصدر عنه شيء آخر، لأنه ذو صورتين أو وجودين، كما فهمه أبو حامد عنهم فهو قول باطل، لأنه لو كان ذلك كذلك كان مركباً من أكثر من صورة

واحدة وكانت تكون تلك الصورة واحدة بالموضوع كثيرة بالحد كالحال في النفس، لكن أكد هذا الظن بهم ما يزعمون من صدور بعضها عن بعض، وكأنهم أرادوا أن يفهموا الأمر هنالك بتشبيه ذلك بالفاعلات المحسوسة، وبعمر صارت العلوم الإلهية لما حثت بهذه الأقوال أكثر ظنية من صناعة الفقه. فقد تبين من هذا القول أن ما رام أبو حامد من أن يلزمهم الكثرة في واجب الوجود من أجل إزامهم إياها في ممكن الوجود، أنه ليس ب صحيح، لأنه إن فهم من الإمكانيات الامكان الحقيقي كان هنالك تركيب ولا بد، وأن كان ذلك مستحيلًا على ما قلناه وستقوله بعد لم يلزم مثل ذلك في واجب الوجود، وإن فهم من الإمكانيات معنى ذهنياً لم يلزم أن يكون ولا واحد منها مركباً من هذه الجهة، وإنما يفهم منه التركيب من جهة ما هو علة ومعلول.

**الاعتراض الثاني:** قال أبو حامد: إن تقول: أعقله مبدأ عين وجوده وعين عقله نفسه أم غيره، فإن كان عينه فلا كثرة في ذاته إلا في العبارة عن ذاته، وإن كان غيره فهذه الكثرة موجودة في الأول فإنه يعقل ذاته ويعقل غيره.

قلت: الصحيح أن ما يعقل من مبدأ هو عين ذاته، وأنه في طبيعة المضاف، وبذلك نقص عن مرتبة الأول، والأول في طبيعة الموجود بذاته، والصحيح عندهم: أن الأول لا يعقل من ذاته إلا ذاته، لا أمراً مضافاً، وهو كونه مبدأ، لكن ذاته عندهم هي جميع العقول، بل جميع الموجودات بوجه أشرف وأتم من جميعها على ما سنتقوله بعد، ولذلك ليس يلزم هذا القول الشناعات التي يلزمونها إياها.

قال أبو حامد: فإن زعموا أن عقله ذاته عين ذاته ولا يعقل ذاته ما لم يعقل أنه مبدأ لغيره، فإن العقل يطابق المعقول فيكون راجعاً إلى ذاته.

قلت: هذا كلام مختلف، فإن كونه مبدأ هو معنى مضاف فلا يصح أن يكون عين ذاته، ولو عقل كونه مبدأ لعقل ما هو له مبدأ على التحو من الوجود الذي هو عليه، ولو كان كذلك كذلك لاستكمال الأشرف بالأخرس، فإن المعقول هو كمال العاقل عندهم على ما يظهر في علوم العقل الإنساني.

قال أبو حامد: فتفعل: والمعلول عقله ذاته عين ذاته فإنه عقل بجوهره فيعقل نفسه والعقل والعاقل والمعقول منه أيضاً واحد، ثم إن كان عقله ذاته عين ذاته فليعقل ذاته معلولاً لعلة فإنه كذلك، والعقل يطابق المعقول فيرجع الكل إلى ذاته فالكثرة إذاً غير موجودة، وإن

كانت هذه كثرة فهي موجودة في الأول فليصدر منه المختلافات.

قلت: ما حكمه ههنا عن الفلسفه في وجود الكثرة فقط دون المبدأ الأول هو كلام فاسد غير جار على أصولهم، فإنه لا كثرة في تلك العقول أصلًا عندهم، وليس تباعين عندهم من جهة البساطة والكثرة، وإنما تباعين من جهة العلة والمعلول، والفرق بين عقل الأول ذاته وسائر العقول ذاتها عندهم أن العقل الأول يعقل من ذاته معنى موجوداً بذاته لا معنى ما مضافاً إلى علة، وسائر العقول تعقل من ذاتها معنى مضافاً إلى علتها فيدخلها الكثرة من هذه الجهة، فليس يلزم أن تكون كلها في مرتبة واحدة من البساطة إذ كانت ليست في مرتبة واحدة من الإضافة إلى المبدأ الأول، ولا واحد منها يوجد بسيطاً بالمعنى الذي به الأول بسيط لأن الأول معدود في الوجود بذاته وهي في الوجود المضاف.

وأما قوله: إن كان عقله ذاته عين ذاته فليعقل ذاته معلولة لعلة فإنه كذلك والعقل يطابق المعقول فيرجع الكل إلى ذاته فلا كثرة إذا، وإن كانت هذه كثرة فهي موجودة في الأول.

فإنه ليس يلزم من كون العقل والمعقول في العقول المفارقة معنى واحداً بعينه أن تكون كلها تستوي في البساطة، فإنهم يضعون أن هذا المعنى تتفاصل فيه العقول بالأقل والأزيد، وهو لا يوجد بالحقيقة إلا في العقل الأول، والسبب في ذلك أن العقل الأول ذاته قائمة بنفسها وسائر العقول تعقل من ذاتها أنها قائمة به، فلو كان العقل والمعقول في واحد منها من الإتحاد في المرتبة الذي هو في الأول وكانت الذات الموجودة بذاتها توافق الموجدة بغيرها، أو لكان العقل لا يطابق طبيعة الشيء المعقول، وذلك كله مستحيل عندهم. وهذا الكلام كله، والجواب هو جدلني، وإنما يمكن أن يتكلم في هذا كلاماً برهانياً مع قصور نظر في الإنسان في هذه المعاني إذا تقدم الإنسان فعرف ما هو العقل، ولا يعرف ما هو المتنفس، حتى يعرف ما هي النفس، ولا يعرف ما هي النفس، حتى يعرف ما هو المتنفس، فلا معنى للكلام في هذه المعاني ببراهي، الرأي وبالمعارف العامة التي ليست بخاصة ولا مناسبة، وإذا تكلم الإنسان في هذه المعاني قبل أن يعلم طبيعة العقل كان كلامه فيها أشبه شيء، بمن يهدي، ولذلك صارت الأشعرية إذا حكت آراء الفلسفه أنت في غاية الشناعة والبعد من النظر الأول الذي للإنسان في الموجودات.

قال أبو حامد: ولترك دعوى وحدانية من كل وجه إن كانت الوحدانية تزول بهذا النوع من الكثرة.

قلت: يريد إنهم إذا وضعوا أن الأول يعقل ذاته، ويعقل من ذاته أن علة لغيره، فلهم أن يتزلوا أنه ليس واحداً من كل جهة إذ كان لم يتبيّن بعد أنه يجب أن يكون واحداً من كل جهة، وهذا الذي قاله هو مذهب بعض المشائين ويتأولون أنه مذهب أرسطاطاليس.

قال أبو حامد: فإن قبل: الأول لا يعقل إلا ذاته وعقله ذاته هو عين ذاته فالعقل والعاقل والمعقول واحد ولا يعقل غيره.

فالجواب من وجهين:

أحدهما: أن هذا المذهب لشاعته هجره ابن سينا وسائر المحققين وزعموا أن الأول يعقل نفسه مبدأ الفيضان ما يفيض منه وبعقل الموجودات كلها بأنواعها عقلاً كلياً لا جزئياً، إذ استبعدوا قول القائل المبدأ الأول لا يصدر منه إلا عقل واحد، ثم لا يعقل ما يصدر منه ومعلوله عقل وفيض منه عقل وتفسير ذلك وجرم ذلك وبعقل نفسه ومعلولاته الثلاث وعلمه ومبدأه لا يعقل إلا نفسه فيكون المعلول أشرف من العلة من حيث أن العلة ما فاض منها إلا واحد وقد فاض من هذا ثلاثة أمور والأول ما عقل إلا نفسه وهذا عقل نفسه ونفس المبدأ ونفس المعلولات ومن قنع أن يكون قوله في الله سبحانه راجحاً إلى هذه الرتبة فقد جعله أحق من كل موجود يعقل نفسه وبعقله فإن ما يعقله وبعقل نفسه أشرف متزلة منه إذ كان هو لا يعقل إلا نفسه.

وقد انتهى منهم التعمق في التعظيم إلى أن أبطلوا كل ما يفهم من العظمة وقربوا حاله تعالى من حال الميت الذي لا خبر له بما يجري في العالم، إلا أنه فارق الميت في شعوره بنفسه فقط. وهكذا يفعل الله بالزائرين عن سيله والناسين لطريق الهدى المنكرين لقوله ما أشهدتمهم خلق السموات والأرض ولا خلق أنفسهم الظانين باله ظن السوء المعتقدين أن الأمور الربوبية يستولي على كنهها القوى البشرية المغروبة بقولهم زاعمين أن فيها مندوحة عن نقليل الرسل واتباعهم فلا جرم اصطروا في الاعتراف بأن لباب معقولاتهم رجعت إلى ما لو حكى في منام لتعجب منه.

قلت: إنه ينبغي للذى يريد أن يخوض في هذه الأشياء أن يعلم أن كثيراً من الأمور التي ثبتت في العلوم النظرية إذا عرضت على بادئ الرأي وإلى ما يعقله الجمهور من ذلك كانت بالإضافة إليهم شبهاً بما يدرك الثنائي في نومه، كما قال، وإن كثيراً من هذه ليس تلفي لها مقدمات من نوع المقدمات التي هي معقوله عند الجمهور يقترون بها في أمثال هذه المعاني، بل لا سبيل إلى أن يقع

بها لأحد إقناع، وإنما سببها أن يحصل بها اليقين لمن يسلك في معرفتها سبب اليقين. مثال ذلك: إنه لو قيل للجمهور ولمن هو أرفع رتبة في الكلام منهم أن الشمس التي تظهر للعين في قدر قدم هي نحو من مائة وسبعين ضعفًا من الأرض، لقالوا: هذا من المستحيل، ولكن من تخيل ذلك عندهم كالنائم، ولعسر علينا إقناعهم في هذا المعنى بمقدمات يقع لهم التصديق بها من قرب في زمان يسير، بل لا سبب أن يتحصل مثل هذا العلم إلا بطريق البرهان لمن سلك طريق البرهان. وإذا كان هذا موجوداً في مطالب الأمور الهندسية، وبالجملة في الأمور التعاليمية فآخرى أن يكون ذلك موجوداً في العلوم الإلهية؛ أعني ما إذا صرخ به للجمهور كان شيئاً وقيحاً في بادئ الرأي وشبيهاً بالأحلام، إذ ليس يوجد في هذا النوع من المعارف مقدمات محمودة يتأتى من قبلها الإقناع فيها للعقل الذي في بادئ الرأي؛ أعني عقل الجمهور فإنه يشبه أن يكون ما يظهر باخره للعقل هو عنده من قبيل المستحيل في أول أمره. وليس يعرض هذا في الأمور العلمية، بل وفي العملية، ولذلك لو قدمنا أن صناعة من الصنائع قد دثرت ثم توهم وجودها، لكان في بادئ الرأي من المستحيل، ولذلك يرى كثير من الناس أن هذه الصنائع هي من مدارك ليست بإنسانية، فبعضهم ينسبها إلى الجن، وبعضهم ينسبها إلى الأنبياء، حتى لقد زعم ابن حزم أن أقوى الأدلة على وجود النبوة هو وجود هذه الصنائع.

وإذا كان هذا هكذا فينبغي لمن أثر طلب الحق إذا وجد قولًا شيئاً ولم يجد مقدمات محمودة تزيل عنه تلك الشنعة ألا يعتقد أن ذلك القول باطل، وأن يطلبه من الطريق الذي زعم المدعى له أنه يوقف منها عليه، ويستعمل في تعلم ذلك من طول الزمان والترتيب ما تقضيه طبيعة ذلك الأمر المتعلم، وإذا كان هذا موجوداً في غير العلوم الإلهية فهذا المعنى في العلوم الإلهية آخرى أن يكون موجوداً بعد هذه العلوم عن العلوم التي في بادئ الرأي. وإذا كان هذا هكذا فينبغي أن يعلم أنه ليس يمكن أن يقع في هذا الجنس مخاطبة جدلية مثل ما وقعت في سائر المسائل، والجدل نافع مباح في سائر العلوم، ومحرم في هذا العلم، ولذلك لجأ أكثر الناظرين في هذا العلم إلى أن هذا كله من باب التكيف في الجوهر الذي لا تكيفه العقول، لأنه لو كيفه لكان العقل الأزلي والكائن الفاسد واحداً، وإذا كان هذا هكذا فالله يأخذ الحق منمن تكلم في هذه

الأشياء الكلام العام ويجادل في الله بغير علم، ولذلك يظن أن الفلسفة في غاية الضعف في هذه العلوم، ولذلك يقول أبو حامد أن علومهم الإلهية هي ظنية.

ولكن على كل حال، فنحن نزوم أن نبين من أمور محمودة ومقدمات معلومة، وإن كانت ليست برهانية، ولم نك نستخفي ذلك إلا لأن هذا الرجل أوقع هذا الخيال في هذا العلم العظيم وأبطل على الناس الوصول إلى سعادتهم بالأعمال الفاضلة، والله سائله وحبيبه - الأمور التي حررت الفلسفة إلى اعتقاد هذه الأشياء في المبدأ الأول وسائر الموجودات، ومقدار ما انتهت إليه من ذلك العقول الإنسانية والشكوك الواقعية في ذلك، ونبين أيضاً الطرق التي حررت المتكلمين من أهل الإسلام إلى ما حرركتهم إليه من الاعتقاد في المبدأ الأول وفي سائر الموجودات، والشكوك الداخلية عليهم في ذلك، ومقدار ما انتهت إليه حكمتهم، ليكون ذلك مما يحرك من أحب الوقوف على الحق ويحرضه على النظر في علوم الفريقين، ويعمل في هذا كله على ما وفقه الله تعالى إليه.

نقول: فأما الفلسفة فإنهم طلبوا معرفة الموجودات بعقولهم لا مستندين إلى قول من يدعوهم إلى قبول قوله من غير برهان، بل ربما خالفوا الأمور المحسوسة وذلك أنهم وجدوا الأشياء المحسوسة التي دون الفلك ضررين: متنفسه، وغير متنفسه، ووجدوا جميع هذه يكون المتكون منها متكوناً بشيء سموه صورة، وهو المعنى الذي به صار موجوداً بعد أن كان معدوماً، ومن شيء سموه مادة، وهو الذي منه تكون، وذلك أنهم الفوا كل ما يتكون هبنا إنما يتكون من موجود غيره، فسموا هذه مادة، ووجوده أيضاً يتكون عن شيء فسموه فاعلاً، ومن أجل شيء سموه أيضاً غاية، فثبتوا أسباباً أربعة. ووجدوا الشيء الذي يتكون به المتكون؛ أعني صورة المتكون والشيء الذي عنه يتكون وهو الفاعل القريب له واحداً، إما بال النوع، وإما بالجنس، أما بال النوع فمثل: أن الإنسان يولد إنساناً، والفرس فرساً، وأما بالجنس، فمثل: تولد البغل عن الفرس، والحمار.

ولما كانت الأسباب لا تمر عندهم إلى غير نهاية أدخلوا شيئاً فاعلاً أولاً باقياً. فمنهم من قال: هذا السبب الذي بهذه الصفة هو الأجرام السماوية، ومنهم من جعله مبدأ مفارقاً مع الأجرام السماوية، ومنهم من جعل هذا المبدأ هو المبدأ الأول، ومنهم من جعله دونه واكتفوا في تكون الأجرام البسيطة

بالسموات ومبادئه الأجرام لأن وجوب عندهم أيضاً أن يجعلوا لها أيضاً سبباً فاعلاً، وأما ما دون الأجرام البسيطة من الأمور المكونة بعضها بعضها المتنفسة فوجب أن يدخلوا من أجل التنفس مبدأ آخر وهو معطي النفس ومعطي والصورة والحكمة التي تظهر في الموجودات وهو الذي يسميه جالينوس القوة المتصورة، وبعض هؤلاء جعلوا هذه القوة هي مبدأ مفارق، فبعض جعله عقله، وبعض جعله نفسه، وبعض جعله الجرم السماوي، وبعض جعله الأول، وسمى جالينوس هذه القوة الخالق، وشك هل هي الإله أو غيره؟

هذا في الحيوان والنبات المتناسل وأما في غير ذلك من النبات ومن الحيوان الغير المتناسل فإنه ظهر لهم أن الحاجة فيه إلى إدخال هذا المبدأ أكثر فهذا مقدار ما انتهى إليه فحصهم عن الموجودات التي دون السماء.

وفحصوا أيضاً عن السموات بعد ما اتفقوا أنها مبادئ الأجرام المحسوسة فانتفقوا على أن الأجرام السماوية هي مبادئ الأجرام المحسوسة المتغيرة التي منها ومبادئ الأنواع أما مفردة وأما مع مبدأ مفارق.

ولما فحصوا عن الأجرام السماوية ظهر لهم أنها غير متكونة بالمعنى الذي به هذه الأشياء كائنة فاسدة أعني ما دون الأجرام السماوية وذلك أن المتكون بما هو متكون يظهر من أمره أنه جزء من هذا العالم المحسوس، وأنه لا يتم تكوينه إلا من حيث هو جزء، وذلك أن المتكون منها إنما يتكون من شيء عن شيء، وفي مكان وزمان، وألفوا الأجرام السماوية شرطاً في تكونها من قبل أنها أسباب فاعلة بعيدة، فلو كانت الأجرام السماوية متكونة مثل هذا التكون ل كانت هنالك أجسام أقدم منها هي شرط في تكونها حتى تكون هي جزءاً من عالم آخر، فيكون هنالك أجسام سماوية مثل هذه الأجسام وإن كانت أيضاً تلك متكونة لزم أن يكون قبلها أجسام سماوية أخرى، ويمر ذلك إلى غير نهاية.

فلما تقرر عندهم بهذا النحو من النظر وبأنحاء كثيرة هذا أقربها: إن الأجرام السماوية غير متكونة ولا فاسدة بالمعنى الذي به هذه متكونة وفاسدة، لأن المتكون ليس له حد ولا رسم، ولا شرح ولا مفهوم غير هذا، ظهر لهم أن هذه أيضاً، أعني الأجرام السماوية لها مبادئ تتحرك بها وعنها. ولما فحصوا عن مبادئ هذه ظهر لهم أنه يجب أن تكون مبادئها المحركة لها موجودات

ليست بأجسام ولا قوى في أجسام. أما كون مبادئها ليست بأجسام فلأنها مبادئ، أول للأجسام المحيطة بالعالم، وأما كونها ليست قوى في أجسام الأجسام شرط في وجودها كالحال في المبادئ المركبة هنا للحيوانات، فلأن كل قوة في جسم عندهم هي متناهية إذ كانت منقسمة بانقسام الجسم، وكل جسم هو بهذه الصفة فهو كائنٌ فاسد؛ أعني مركباً من هيوليٍّ، وصورة الهيولي شرط في وجود الصورة، وأيضاً لو كانت مبادئها على نحو مبادئ هذه لكان الأجرام السماوية مثل هذه، فكانت تحتاج إلى أجرامٍ آخر أقدم منها.

ولما تقرر لهم وجود مبادئ بهذه الصفة؛ أعني ليست أجساماً ولا قوى في جسم، وكان قد تقرر لهم من أمر العقل الإنساني أن للصورة وجودين: وجود معقول إذا تجردت من الهيولي، ووجود محسوس إذا كانت في هيولي، مثال ذلك: إن الحجر له صورة جمادية، وهي في الهيولي خارج النفس، وصورة هي إدراكٌ وعقلٌ، وهي المجردة من الهيولي في النفس، وجب عندهم أن تكون هذه الموجودات المفارقة ياطلاق عقولاً محضة، لأنه إذا كان عقلاً بما هو مفارقٌ لغيره فما هو مفارقٌ ياطلاق آخرٍ أن يكون عقلاً. وكذلك وجب عندهم أن يكون ما تعلقه هذه العقول هي صور الموجودات والنظام الذي في العالم كالحال في العقل الإنساني، إذ كان العقل ليس شيئاً غير إدراكٍ صور الموجودات من حيث هي في غير هيولي، فصح عندهم من قبل هذا أن للموجودات وجودين وجود محسوس وجود معقول وأن نسبة الوجود المحسوس من الوجود المعقول هي نسبة المصنوعات من علوم الصانع، واعتقدوا لمكان هذا أن الأجرام السماوية عاقلة لهذه المبادئ وأن تدبّرها لما هبنا من الموجودات إنما هو من قبل أنها ذوات نفوس. ولما قايسوا بين هذه العقول المفارقة وبين العقل الإنساني رأوا أن هذه العقول أشرف من العقل الإنساني وإن كانت تشتراك مع العقل الإنساني في أن معقولاتها هي صور الموجودات، وأن صورة واحد منها هو ما يدركه هو من صور الموجودات ونظمها، كما أن العقل الإنساني إنما هو ما يدركه من صور الموجودات ونظمها، لكن الفرق بينهما أن صور الموجودات هي علة للعقل الإنساني، إذ كان يستكمل بها على جهة ما يستكمل الشيء الموجود بصورته، وأما تلك فمعقولاتها هي العلة في صور الموجودات، وذلك أن النظام والترتيب في الموجودات إنما هو شيءٌ تابع

ولازم للترتيب الذي في تلك العقول المفارقة، وأما الترتيب الذي في العقل الذي فينا، فإنما هو تابع لما يدركه من ترتيب الموجودات ونظامها، ولذلك كان ناقصاً جداً، لأن كثيراً من الترتيب والنظام الذي في الموجودات لا يدركه العقل الذي فينا.

فإذا كان ذلك كذلك فلصور الموجودات المحسوسة مراتب في الوجود أخسها وجودها في المواد، ثم وجودها في العقل الإنساني، أشرف من وجودها في المواد، ثم وجودها في العقول المفارقة أشرف من وجودها في العقل الإنساني، ثم لها أيضاً في تلك العقول مراتب متضادلة في الوجود بحسب تفضيل تلك العقول في أنفسها. ولما نظروا أيضاً إلى الجرم السماوي ورأوا في الحقيقة جسمًا واحداً شبيهاً بالحيوان الواحد له حركة واحدة كثيرة شبيهة بحركة الحيوان الكلية وهي نقلته بجميع جسده، وهذه الحركة هي الحركة اليومية، ورأوا أن سائر الأجرام السماوية وحركاتها الجزئية شبيهة بأعضاء الحيوان الواحد الجزئية وحركاتها الجزئية، فاعتقدوا لمكان ارتباط هذه الأجسام بعضها ببعض، ورجوعها إلى جسم واحد، وغاية واحدة، وتعاونها على فعل واحد وهو العالم بأسره، إنها ترجع إلى مبدأ واحد، كالحال في الصنائع الكثيرة التي تؤمّن مصنوعاً واحداً، فإنها ترجع إلى صناعة واحدة رئيسة. فاعتقدوا لمكان هذا، أن تلك المبادئ المفارقة ترجع إلى مبدأ واحد مفارق هو السبب في جميعها، وأن الصور التي في هذا المبدأ والنظام والترتيب الذي فيه هو أفضل الموجودات التي للصور والنظام والترتيب الذي في جميع الموجودات، وأن هذا النظام والترتيب هو السبب في سائر النظمات والترتيبات التي فيما دونه، وأن العقول تتفاضل في ذلك بحسب حالها منه في القرب والبعد.

وال الأول عندهم لا يعقل إلا ذاته، وهو يعقله ذاته يعقل جميع الموجودات بأفضل وجود، وأفضل ترتيب، وأفضل نظام، وما دونه فجوهره إنما هو بحسب ما يعقله من الصور والنظام والترتيب الذي في العقل الأول، وأن تفاضلها إنما هو في تفاضلها في هذا المعنى، ولزم على هذا عندهم أن لا يكون الأقل شرفاً يعقل من الأشرف من نفسه، ولا الأشرف يعقل ما يعقل الأقل شرفاً من ذاته؛ يعني أن يكون ما يعقل كل واحد منها من الموجودات في مرتبة واحدة، لأنه لو كان ذلك كذلك، لكانا متحدين، ولم يكونوا متعلدين، فمن هذه الجهة قالوا:

إن الأول لا يعقل إلا ذاته، وأن الذي يليه إنما يعقل الأول ولا يعقل ما دونه، لأنه معلوم، ولو عقله لعاد المعلوم علة، واعتقدوا أن ما يعقل الأول من ذاته فهو علة لجميع الموجودات، وما يعقله كل واحد من العقول التي دونه: فمنه ما هو علة لذاته وهو العقل الإنساني بجملته.

فعلى هذا ينبغي أن يفهم مذهب الفلاسفة في هذه الأشياء، والأشياء التي حرکتھم إلى مثل هذا الاعتقاد في العالم، فإذا تؤملت فليست بأقل إقناعاً من الأشياء التي حرکت المتكلمين من أهل الملة؛ أعني المعتزلة أولاً والأشعرية ثانياً، إلى أن اعتقدوا في المبدأ الأول ما اعتقدوا.

أعني أنهم اعتقدوا أن هنالك ذاتاً غير جسمانية، ولا هي في جسم، حبة عالمية مربدة قادرۃ متكلمة سمعية بصيرة، إلا أن الأشعرية دون المعتزلة اعتقدوا أن هذه الذات هي الفاعلة لجميع الموجودات بلا واسطة، والعالمة لها بعلم غير متناه، إذ كانت الموجودات غير متناهية، وتغوا العلل التي هنالك، وأن هذه الذات الحية العالمية المربدة السمعية البصیرة القادرة المتكلمة موجودة مع كل شيء، وفي كل شيء؛ أعني متصلة به اتصال وجود. وهذا الوضع يظن به أنه تلحظ في شناعات، وذلك أن ما هذا صفتھ من الموجودات فهو ضرورة من جنس النفس، لأن النفس هي ذات ليست بجسم، حبة عالمية قادرۃ مربدة سمعية بصيرة متكلمة، فهو لاء وضعوا مبدأ الموجودات نفساً كلية مفارقة للمادة من حيث لم يشعروا.

وستذكر الشكوك التي تلزم هذا الوضع، وأظہرها، على القول بالصفات، أن يكون هنالك ذات مركبة قديمة، فيكون هنالك تركيب قديم، وهو خلاف ما تضعه الأشعرية من أن كل تركيب محدث لأنه عرض، وكل عرض عندهم محدث. ووضعوا مع هذا جميع الموجودات أفعالاً جائزة، ولم يبرروا أن فيها ترتيباً ولا نظاماً ولا حكمـة اقتضتها طبيعة الموجودات، بل اعتقدوا: أن كل موجود فيمكن أن يكون بخلاف ما هو عليه، وهذا يلزمهم في العقل ضرورة، وهم مع هذا يرون في المصنوعات التي شبھوا بها المطبوعات نظاماً وترتيباً. وهذا يسمى حکمة، ويسمون الصانع حكيمـاً.

والذي أقنعوا به في الكل مثل هذا المبدأ هو أنهم شبھوا الأفعال الطبيعية بالأفعال الإرادية، فقالوا: كل فعل بما هو فعل فهو صادر عن فاعل مربد

قادر مختار حي عالم، وأن طبيعة الفعل بما هو فعل تقتضي هذا، وأقنعوا في هذا بأن قالوا ما سوى الحي فهو جماد وميت، والميت لا يصدر عنه فعل، فما سوى الحي لا يصدر عنه فعل، فجحدوا الأفعال الصادرة عن الأمور الطبيعية، ونفوا مع ذلك أن يكون للأشياء الحية التي في الشاهد أفعال، وقالوا: إن هذه الأفعال تظهر مفترضة بالحي في الشاهد وإنما فاعلها الحي الذي في الغائب، فلزمهم أن لا يكون في الشاهد حياة، لأن الحياة إنما تثبت للشاهد من أفعاله، وأيضاً فمن أين، ليت شعري، حصل لهم هذا الحكم على الغائب. والطريق الذي سلكوا في إثبات هذا الصانع هو أن وضعوا أن المحدث له محدث، وأن هذا لا يمر إلى غير نهاية، فسيمر الأمر ضرورة إلى محدث قديم، وهذا صحيح، لكن ليس يبين من هذا أن هذا القديم ليس هو جسماً، فلذلك يحتاج أن يضاف إلى هذا أن كل جسم ليس قديماً، فتلحقهم شكوك كثيرة. وليس يكفي في ذلك بيانهم أن العالم محدث، إذ قد يمكن أن يقال: أن المحدث له هو جسم قديم ليس فيه شيء من الأعراض التي استدللت منها على أن السمات محدثة، لا من الدورات، ولا من غير ذلك، مع إنكم تتضمنون مرتكباً قديماً. ولما وضعوا أن الجسم السماوي مكون وضعي على غير الصفة التي تفهم من الكون في الشاهد، هو أن يكون من شيء، وفي زمان، ومكان، وفي صفة من الصفات، لا في كليته، فإنه ليس في الشاهد جسم يتكون من لا جسم، ولا وضعوا الفاعل له كالفاعل في الشاهد، وذلك أن الفاعل الذي في الشاهد إنما فعله أن يغير الموجود من صفة إلى صفة، لا أن يغير العدم إلى الوجود، بل يحوله: أعني الموجود إلى الصورة والصفة النفسية التي ينتقل بها ذلك الشيء من موجود ما إلى موجود ما مخالف له بالجوهر والحد والاسم والفعل كما قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا إِلَيْنَا الْأَنْسَانَ مِنْ طِينٍ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نَطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ، ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلْقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلْقَةَ مُضَيْقَةً﴾ ولذلك كان القدماء يرون أن الموجود بإطلاق لا يتكون ولا يفسد، فلذلك إذا سلم لهم أن السمات محدثة لم يقدروا أن يبينوا أنها أول المحدثات، وهو ظاهر ما في الكتاب العزيز في غير ما آية مثل: قوله تعالى: ﴿أَوْ لَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا﴾ الآية. وقوله سبحانه: ﴿وَكَانَ عَرْشَهُ عَلَى الْمَاءِ﴾. وقوله سبحانه: ﴿ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَيْنَا السَّمَاءُ وَهِيَ دُخَانٌ﴾ الآية. وأما الفاعل عندهم فيفعل مادة المتكون وصورته أن اعتقادوا أن له مادة، أو يفعله

بجملته، أن اعتقدوا أنه بسيط كما يعتقدون في الجوهر الذي لا يتجزأ، وإن كان ذلك كذلك، فهذا النوع من الفاعل إنما يغير العدم إلى الوجود عند الكون؛ أعني كون الجوهر الغير المنقسم الذي هو عندهم اسطقس الأجسام، أو يغير الوجود إلى العدم عند الفساد؛ أعني عند فساد الجزء الذي لا يتجزأ، وبين أنه لا ينقلب الصد إلى صده، فإنه لا يعود نفس العدم وجوداً، ولا نفس الحرارة برودة، ولكن المعدوم هو الذي يعود موجوداً، والحرار بارداً والبارد حاراً ولذلك قالت «المعتزلة»: أن العدم ذات ما، إلا أنهم جعلوا هذه الذات متعالية من صفة الوجود قبل كون العالم. والأقوال التي ظنوا من قبلها أنه يلزم عنها أنه لا يكون شيء من شيء هي أقوال غير صحيحة وأقعنها أنهم قالوا: لو كان شيء عن شيء لم يتر الأمر إلى غير نهاية. والجواب أن هذا إنما يمتنع من ذلك ما كان على الاستقامة لأن يوجب وجود ما لا نهاية له بالفعل، وأما دوراً فليس يمتنع مثل أن يكون من الهواء نار ومن النار هواء إلى غير نهاية والموضع أزلياً. فإن معتمدهم في حدوث الكل هو أن ما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث واحد ما، يلزمهم من الفساد في هذا الاستدلال إذا سلمت لهم هذه المقدمة هو أنهم لم يطردوا الحكم لأن ما لا يخلو عن الحوادث في الشاهد هو حادث على أنه حادث من شيء لا من لا شيء، وهم يضعون أن الكل حادث من لا شيء، وأيضاً فإن هذا الموضوع عند الفلسفه وهو الذي يسمونه المادة الأولى ليس يخلو عن الجسمية، والجسمية المطلقة عندهم غير حادثة، والمقدمة القائلة أن ما لا يخلو عن الحوادث حادث ليست صحيحة إلا ما لا يخلو عن حادث واحد بعينه، وأما ما لا يخلو عن حوادث هي واحدة بالجنس ليس لها أول فمن أين يلزم أن يكون الموضوع لها حادثاً. ولهذا لما شعر بهذا المتكلمون من الأشعرية أضافوا إلى هذه المقدمة مقدمة ثانية: وهو أنه لا يمكن أن توجد حوادث لا نهاية لها، أي لا أول لها ولا آخر، وذلك هو واجب عند الفلسفه. فهذه ونحوها هي الشناعات التي تلزم وضع هؤلاء، وهي أكثر كثيراً من الشناعات التي تلزم الفلسفه. ووضعيهم أيضاً أن الفاعل الواحد بعينه الذي هو المبدأ الأول هو فاعل لجميع ما في العالم من غير وسط، وذلك أن هذا الوضع يخالف ما يحسن من فعل الأشياء بعضها في بعض، وأقوى ما أقنعوا به في هذا المعنى أن الفاعل لو كان مفعولاً لمر الأمر إلى غير نهاية، وإنما كان يلزم ذلك لو كان الفاعل إنما هو فاعل من جهة ما هو مفعول، والمحرك محرك من جهة ما هو متحرك، وليس الأمر كذلك،

بل الفاعل إنما هو فاعل من جهة ما هو موجود بالفعل، لأن المعدوم لا يفعل شيئاً، والذي يلزم عن هذا هو أن تنتهي الفاعلات المفعولة إلى فاعل غير مفعول أصلاً، لا أن ترتفع الفاعلات المفعولة كما ظن القوم. وأيضاً فإن الذي يلزم نتيجتهم من المحال أكثر من الذي يلزم مقدماتهم التي منها صاروا إلى نتيجتهم، وذلك أنه إن كان مبدأ الموجودات ذاتاً ذات حياة، وعلم وقدرة، وإرادة، وكانت هذه الصفات زائدة على الذات، وتلك الذات غير جسمانية، فليس بين النفس وهذا الموجود فرق إلا أن النفس هي في جسم، وهو الموجود هو نفس ليس في جسم، وما كان بهذه الصفة فهو ضرورة مركب من ذات وصفات، وكل مركب فهو ضرورة يحتاج إلى مركب، إذ ليس يمكن أن يوجد شيءٌ مركب من ذاته كما أنه ليس يمكن أن يوجد متكون من ذاته، لأن التكوين الذي هو فعل المكون ليس هو شيئاً غير تركيب المكون، والمكون ليس شيئاً غير المركب، وبالجملة فكما أن لكل مفعول فاعلاً كذلك لكل مركب مركباً فاعلاً، لأن التركيب شرط في وجود المركب، ولا يمكن أن يكون الشيء هوعلة في شرط وجوده، لأنه كان يلزم أن يكون الشيء علة نفسه. ولذلك كانت المعتزلة في وضعهم هذه الصفات في المبدأ الأول راجعة إلى الذات لا زائدة عليها على نحو ما يوجد عليه كثير من الصفات الذاتية لكتير من الموجودات، مثل: كون الشيء موجوداً وواحداً وأزلياً وغير ذلك أقرب إلى الحق من الأشعرية ومذهب الفلسفه في المبدأ الأول هو قريب من مذهب المعتزلة.

فقد ذكرنا الأمور التي حركت الفريقين إلى مثل هذه الاعتقادات في المبدأ الأول، والشناعات التي تلزم الفريقين، أما التي تلزم الفلسفه فقد استوفها أبو حامد، وقد تقدم الجواب عن بعضها، وسيأتي بعد، وأما التي تلزم المتكلمين من الشناعات فقد أشرنا نحن في هذا الكلام إلى أعيانها.

ولنرجع إلى تمييز مرتبة قول قول من الأقاويل التي يقولها هذا الرجل في هذا الكتاب من الإنفاس، ومقدار ما يفيده من التصديق على ما شرطنا، وإنما اضطررنا إلى ذكر الأقاويل المحمودة التي حركت الفلسفه إلى تلك الاعتقادات في مبادئ الكل، لأن منها يتأنى جوابهم لخصومهم فيما يلزمونهم من الشناعات، وذكرنا الشناعات التي تلزم المتكلمين أيضاً، لأن من العدل أن يقام بحجتهم في ذلك ويناب عنهم إذ لهم أن يحتجوا بها، ومن العدل، كما يقول

الحكيم: أن يأتي الرجل من الحجاج لخصومه بمثل ما يأتي لنفسه؛ أعني أن يجهد نفسه في طلب الحجاج لخصومه كما يجهد نفسه في طلب الحجاج لمذهبة، وأن يقبل لهم من الحجاج النوع الذي يقبله لنفسه.

فتفوّل: أما ما شنعوا به من أن المبدأ الأول إذا كان لا يعقل إلا ذاته فهو جاهل بجميع ما خلق، فإنما كان يلزم ذلك لو كان ما يعقل من ذاته شيئاً هو غير الموجودات بإطلاق، وإنما الذي يضعون أن الذي يعقله من ذاته هو الموجودات بأشرف وجود، وأنه العقل الذي هو علة للموجودات لا بأنه يعقل الموجودات من جهة أنها علة لعقله كالحال في العقل منا، فمعنى قولهم أنه لا يعقل ما دونه من الموجودات، أي أنه لا يعقلها بالجهة التي نقلتها نحوها، بل بالجهة التي لا يعقلها بها عاقل موجود سواء سبحانه، لأنه لو عقلها موجود بالجهة التي يعقلها هو لشريكه في علمه تعالى الله عن ذلك، وهذه هي الصفة المختصة به سبحانه، ولذلك ذهب بعض المتكلمين أن له صفة تخصه سوى الصفات السبع التي أثبتوها له. ولذلك لا يجوز في علمه أن يوصف بأنه كلي، ولا جزئي، لأن الكلي والجزئي معلولان عن الموجودات، وكلا العلمين كائناً فاسداً، وسبعين هذا أكثر عند التكلم: هل يعلم الجزئيات أو لا يعلمها على ما جرت به عادتهم في فرض هذه المسألة. وسبعين أنها مسألة مستحيلة في حق الله تبارك وتعالى. وهذه المسألة انحصرت بين قسمين ضروريين، أحدهما: أن الله تعالى لوعقل الموجودات على أنها علة لعلمه للزم أن يكون عقله كائناً فاسداً، وأن يستكمل الأشرف بالأخر. ولو كانت ذاته غير معمولات الأشياء ونظمها لكان ه هنا عقل آخر ليس هو إدراك صور الموجودات على ما هي عليه من الترتيب والنظام، وإذا كان هذان الوجهان يستحيلان لزم أن يكون ما يعقله ذاته هو الموجودات بوجود أشرف من الوجود الذي صارت به موجودة. والشاهد على أنه الموجود الواحد بعينه يوجد له مرتب في الوجود هو ما يظهر من أمر النفس، فإن اللون نجد له مرتب في الوجود بعضها أشرف من بعض، وذلك أن أحسن مرتبه هو وجوده في الهيولي، وله وجود أشرف من هذا، وهو وجوده في البصر، وذلك أن هذا الوجود هو وجود اللون مدرك لذاته، والذي له في الهيولي هو وجود جمادي غير مدرك لذاته، وقد تبيّن أيضاً في علم النفس: أن اللون وجوداً أيضاً في القوة الخيالية، وأنه أشرف من وجوده في القوة الباصرة، وكذلك تبيّن «أن» له في

القوة الذاكرا وجوداً أشرف من وجوده في القوة الخيالية، وله في العقل وجوداً أشرف من جميع هذه الوجودات، وكذلك نعتقد أن له في ذات العلم الأول وجوداً أشرف من جميع وجوداته، وهو الوجود الذي لا يمكن أن يوجد وجود أشرف منه.

وأما ما حكاه عن الفلسفه في ترتيب فيضان المبادئ المفارقة عنه، وفي عدد ما يفيض عن مبدأ مبدأ من تلك المبادئ. فشيء لا يقوم برهان على تحصيل ذلك، وتحديده، ولذلك لا يلغي التحديد الذي ذكره في كتب القدماء. وأما كون جميع المبادئ المفارقة وغير المفارقة فائضة عن المبدأ الأول وأن بفيضان هذه القوة الواحدة صار العالم بأسره واحداً، وبها ارتبطت جميع أجزاءه حتى صار الكل يوماً فعلاً واحداً كالحال في بدن الحيوان الواحد المختلف القوى والأعضاء والأفعال، فإنه إنما صار عند العلماء واحداً موجوداً بقوة واحدة فيه فاضت عن الأول فامر أجمعوا عليه، لأن السماء عندهم بأسرها هي بمنزلة حيوان واحد، والحركة اليومية التي لجميعها هي كالحركة الكلية في المكان للحيوان، والحركات التي لأجزاء السماء هي كالحركات الجزئية التي لأعضاء الحيوان، وقد قام عندهم البرهان على أن في الحيوان قوة واحدة بها صار واحداً، وبها صارت جميع القوى التي فيه تزعم فعلاً واحداً، وهو سلامه الحيوان، وهذه القوى مرتبطة بالقوة الفائضة عن المبدأ الأول، ولو لا ذلك لافتقرت أجزاءه ولم يبق طرفة عين، فإن كان واجباً أن يكون في الحيوان الواحد قوة واحدة روحانية سارية في جميع أجزائه بها صارت الكثرة الموجودة فيه من القوى والأجسام واحدة، حتى قيل في الأجسام الموجودة فيها أنها جسم واحد، وقيل في القوى الموجودة فيه أنها قوة واحدة، وكانت نسبة أجزاء الموجودات من العالم كله نسبة أجزاء الحيوان الواحد من الحيوان الواحد، فياضطرار أن يكون حالها في أجزاء الحيوانية، وفي قواها المحركة النفسانية والعقلية هذه الحال؛ أعني أن فيها قوة واحدة روحانية بها ارتبطت جميع القوى الروحانية والجسمانية، وهي سارية في الكل سرياناً واحداً، ولو لا ذلك لما كان هننا نظام وترتيب، وعلى هذا يصح القول أن الله خالق كل شيء وممسكه وحافظه كما قال سبحانه: «إن الله يمسك السموات والأرض أن تزولاً» الآية. وليس يلزم من سريان القوة الواحدة في أشياء كثيرة أن يكون في تلك القوة كثرة كما ظن من قال

أن المبدأ الواحد إنما فاض عنه أولاً واحد، ثم فاض من ذلك الواحد كثرة، فإن هذه إنما يظن به أنه لازم إذا شبه الفاعل الذي في غير هيولي ، بالفاعل الذي في الهيولي ، ولذلك إن قيل اسم الفاعل على الذي في غير هيولي والذي في هيولي باشتراك الاسم، فهذا يبين لك جواز صدور الكثرة عن الواحد. وأيضاً فإن وجود سائر المبادئ المفارقة إنما هو فيما يتصور منه، وليس يمتنع أن يكون هو شيئاً واحداً بعينه يتصور منه أشياء كثيرة تصورات مختلفة، كما أنه ليس يمتنع في الكثرة أن تتصور تصوراً واحداً، وقد نجد الأجرام السماوية كلها في حركتها اليومية تتصور هي وفلك الكواكب الثابتة تصوراً واحداً بعينه، فإنها تتحرك بأجمعها في هذه الحركة عن محرك واحد وهو محرك فلك الكواكب الثابتة، ونجد لها أيضاً حركات تخصها مختلفة، فوجب أن تكون حركاتها عن محركين مختلفين من جهة، متحددين من جهة، وهو من جهة ارتباط حركاتها بحركة الفلك الأول فإنه كما أنه لو توهم متوهم أن العضو المشترك لأعضاء الحيوان، أو القوة المشتركة، قد ارتفع لارتفاعت جميع أعضاء ذلك الحيوان، وجميع قواه، كذلك الأمر في الفلك في أجزائه وقواه المحركة، وبالجملة في مبادئ العالم وأجزاءه مع المبدأ الأول وبعضها مع بعض.

والعالم أشبه شيء عندهم بالمدينة الواحدة، وذلك أنه كما أن المدينة تقوم برئيس واحد ورؤسات كثيرة تحت الرئيس الأول، كذلك الأمر عندهم في العالم، وذلك أنه كما أن سائر الرئاسات التي في المدينة إنما ارتبطت بالرئيس الأول من جهة أن الرئيس الأول هو الموجب لواحدة واحدة من تلك الرئاسات على الغaiات التي من أجلها كانت تلك الرئاسات، وعلى ترتيب الأفعال الموجبة لتلك الغaiات. كذلك الأمر في الرئاسة الأولى التي في العالم مع سائر الرئاسات.

وتبيّن عندهم أن الذي يعطي الغاية في الموجودات المفارقة للمادة هو الذي يعطي الوجود، لأن الصورة والغاية هي واحدة في هذا النوع من الموجودات، فالذي يعطي الغاية في هذه الموجودات هو الذي يعطي الصورة، والذي يعطي الصورة هو الفاعل فالذي يعطي الغاية في هذه الموجودات هو الفاعل، ولذلك يظهر أن المبدأ الأول هو مبدأ لجميع هذه المبادئ، فإنه فاعل وصورة وغاية. وأما حاله من الموجودات المحسوسة فلما كان هو الذي يعطيها

الوحدانية وكانت الوحدانية التي فيها هي سبب وجود الكثرة التي تربطها تلك الوحدانية صار مبدأ لهذه كلها على أنه فاعل وصورة وغاية وصارت جميع الموجودات تطلب غايتها بالحركة نحوه، وهي الحركة التي تطلب بها غaiاتها التي من أجلها خلقت، وذلك أما لجميع الموجودات فبالطبع وأما للإنسان فالإرادة ولذلك كان مكملًا من بين سائر الموجودات مؤتمًّا من بينها وهو معنى قوله سبحانه: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأُمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبَالِ﴾ الآية.

وإنما عرض للقوم أن يقولوا: إن هذه الرئاسات التي في العالم وإن كانت كلها صادرة عن المبدأ الأول أن بعضها صدر عنه بلا واسطة، وبعضها صدر منه بواسطة عند السلوك والترقي من العالم الأسفل إلى العالم الأعلى، وذلك أنهم وجدوا أجزاء الفلك بعضها من أجل حركات بعض، فنسبوها إلى الأول فال الأول حتى وصلوا إلى الأول بطلاق، فلاح لهم نظام آخر، وفعل اشتراك فيه جميع الموجودات اشتراكاً واحداً، والوقوف على الترتيب الذي أدركه النظار في الموجودات عند الترقى إلى معرفة الأول عسير، والذي تدركه العقول الإنسانية منه إنما هو مجمل، لكن الذي حرك القوم أن اعتقادوا أنها مرتبة عن المبدأ الأول بحسب ترتيب أفلاكها في الموضع، هو أنهم رأوا أن الفلك الأعلى فيما يظهر من أمره أنه أشرف مما تحته، وأن سائر الأفلاك تابعة له في حركته، فاعتتقدوا لمكان هذا ما حكي عنهم من الترتيب بحسب المكان. ولقائل أن يقول لعل الترتيب الذي في هذه إنما هو من أجل الفعل لا من أجل الترتيب في المكان، وذلك أنه لما كان يظهر من أفعال هذه الكواكب؛ أعني السيارة، حركاتها من أجل حركة الشمس، فعلل المحركين لها إنما يتقدون في تحريكاهem بحركة الشمس، وتحريك الشمس عن الأول، فلذلك ليس يلفي في هذا المطلب مقدمات يقينية بل من جهة الأولى والأخلاق.

وإذ قد تقرر هذا فلنرجع إلى ما كنا بسبيله.

والجواب الثاني:

قال أبو حامد: هو أن من ذهب إلى أن الأول لا يعقل إلا نفسه، إنما خاف من لزوم الكثرة إذ لو قال فيه يعقل غيره للزم أن يقال: عقله غيره غير عقله نفسه، وهذا لازم في المعلوم الأول، فيبني أن لا يعقل إلا نفسه لأنه لو عقل غيره لكان ذلك غير ذاته، ولأنه لا يفتر إلى علة غير علة ذاته، ولا علة إلا علة ذاته وهو المبدأ الأول فيبني أن لا يعلم إلا ذاته وينطبق الكثرة التي نشأت من هذا الوجه.

فإن قيل: لما وجد وعقل ذاته لزمه أن يعقل أنه مبدأ.

قلنا: لزمه ذلك لعنة أو لغير علة فإن كان لعنة فلا علة إلا المبدأ الأول وهو واحد ولا يتصرّر أن يصدر منه إلا واحد وقد صدر وهو ذات المعلول فالثاني كيف يصدر منه. وإن لزم بغير علة فليلزم وجود الأول موجودات بلا علة كثيرة وليلزم منها الكثرة. فإن لم يعقل هذا من حيث أن واجب الوجود لا يكون إلا واحداً والزائد على الواحد ممكّن والممكّن يفتقر إلى علة فهذا اللازم في حق المعلول إن كان واجب الوجود بذاته فقد بطل قولهم واجب الوجود واحد وإن كان ممكناً فلا بد له من علة ولا علة له فلا يعقل وجوده. وليس هو من ضرورة المعلول الأول لكونه ممكّن الوجود، فإن إمكان الوجود ضروري في كل معلول، أما كون المعلول عالماً بالعلة ليس ضرورياً في وجود ذاته كما أن كون العلة عالماً بالمعلول ليس ضرورياً في وجود ذاته بل لزوم العلم بالمعلول أظهر من لزوم العلم بالعلة فبان أن الكثرة الحاصلة من علمه بالمبدأ محال فإنه لا مبدأ له وليس هو من ضرورة وجود ذات المعلول وهذا أيضاً لا مخرج عنه.

قلت: هذه حجة من يوجب أن يكون الأول يعقل من ذاته ما هو له علة، لأنه يقول: إن لم يعقل من ذاته أنه مبدأ فقد عقل ذاته عقلاً ناقصاً.

وأما اعتراض أبي حامد على هذا فمعناه إن كان عقل ما هو له مبدأ، فلا يخلو أن يكون ذلك لعنة، أو لغير علة، فإن كان لعنة لزم أن يكون للأول علة، ولا علة للأول، وإن كان لغير علة، وجب أن يلزم عنه كثرة، وإن لم يعلّمها، فإن لزمت عنه كثرة، لم يكن واجب الوجود، لأن واجب الوجود لا يكون إلا واحداً، والذي يصدر عنه أكثر من واحد هو ممكّن الوجود، والممكّن الوجود مفتقر إلى علة، فقد بطل قولهم أن يكون الأول واجب الوجود، وأن يعلم معلوله.

قال: وإذا كان كون المعلول عالماً بالعلة ليس من ضرورة وجوده فأحرى إلا يكون من ضرورة كون العلة أن تكون «عارفة بمعلولها».

قلت: هذا كلام سفسطاني، فإنه إذا فرضنا العلة عقلاً ويعقل معلوله فإنه ليس يلزم عن ذلك أن يكون ذلك لعنة زائدة على ذاته، بل لنفس ذاته إذ كان صدور المعلول عنه شيئاً تابعاً لذاته، ولا إن كان صدور المعلول عنه لا لعنة بل لذاته يلزم أن يكون يصدر عنه كثرة، لأن ذلك على أصلّهم راجع لذاته إن كانت ذاته واحدة صدر عنها واحد، وإن كانت كثيرة صدر عنها كثرة. وما وضع في هذا القول من أن كل معلول فهو ممكّن الوجود، فإن هذا إنما هو صادق في

المعلم المركب، فليس يمكن أن يوجد شيء مركب وهو أزلي، فكل ممكناً موجود عند الفلاسفة فهو محدث، وهذا شيء قد صرخ به أرسطو في غير ما موضوع من كتبه، وسيبين هذا من قولنا بعد بياناً أكثر عند التكلم في واجب الوجود، وأما الذي يسميه ابن سينا ممكناً الوجود فهو والممكناً الوجود مقول باشتراك الأسم، ولذلك ليس كونه محتاجاً إلى الفاعل ظاهراً من الجهة التي منها ظهر حاجة الممكناً.

### الاعتراض الثالث:

قال أبو حامد: هو أن عقل المعلم الأول ذات نفسه عين ذاته أو غيره. فإن كان عينه فهو مجال لأن العلم غير المعلوم، وإن كان غيره فليكن كذلك في الصيدا الأول فيلزم منه كثرة، ويلزم فيه تربيع لا تثلية بزعمهم فإنه ذاته وعقله نفسه وعقله مبدأ وأنه ممكناً الوجود بذاته، ويمكن أن يزيد أنه واجب الوجود بغيره فيظهر تخمينه وبذا يظهر تعمق هؤلاء في الهوس.

قلت: الكلام هنا في العقول هو في موضوعين: أحدهما: فيما يعقل وما لا يعقل، وهي مسألة خاصٌ فيها القدماء. وأما الكلام فيما صدر عنها فانفرد ابن سينا بالقول الذي حكاه هنا عن الفلاسفة وتجرد هو للرد عليهم ليوهم أنه رد على جميعهم وهذا كما قال: تعمق من من قاله في الهوس. وليس يلفي هذا القول لأحد من القدماء، وهو قول ليس يقوم عليه برهان إلا ما ظنوا من أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد، وهذه القضية ليست في الفاعلات التي هي صور في مواد كالحال في الفاعلات التي هي صور مجردة من المادة، فإنه ليس ذات العقل المعلمون عندهم إلا ما يعقل من مبدأ، ولا هنا شيئاً أحدهما: ذات الآخر يعني زائد على الذات، لأنه لو كان ذلك لكان مركباً، والبسيط لا يكون مركباً. والفرق بين العلة والمعلم أن العلة الأولى وجودها بذاتها؛ أعني في الصور المفارقة، والعلة الثانية وجودها بالإضافة إلى العلة الأولى، لأن كونها معلولة هو نفس جوهرها، وليس هو يعني زائداً عليها كالحال في المعلمات المادية، مثل ذلك: أن اللون هو شيء موجود بذاته في الجسم، وكونه علة للبصر هو من حيث هو مضاد، والبصر ليس له وجود إلا في هذه بالإضافة، ولذلك كانت المجردة من الهيولي جواهر من طبيعة المضاد، ولذلك اتحدت العلة والمعلم في الصور المفارقة للمواد، ولذلك كانت الصور الحسية من طبيعة المضاد كما تبين في كتاب النفس.

#### الاعتراض الرابع:

أن يقال: الثالث لا يكفي في المعلوم الأول فإن جرم السماء الأول لزم عندهم من معنى واحد من ذات المبدأ وفيه تركيب من ثلاثة أوجه.

أحدها: أنه مركب من صورة وهيولى وهكذا كل جسم عندهم فلا بد لكل واحد من مبدأ إذ الصورة تختلف الهيولى ولنست كل واحدة على مذهبهم علة مستقلة للأخرى حتى يكون أحدهما بواسطة الآخر من غير علة أخرى زائدة عليها.

قلت: الذي يقوله أن الجسم السماوي هو عندهم مركب من مادة وصورة وتفس ف يجب أن يكون في العقل الثاني الذي صدر عنه الفلك أربعة معان: معنى تصدر عنه الصورة، ومعنى تصدر عنه الهيولى إذ ليس أحد هذين علة مستقلة للثانية بل المادة علة للصورة بوجه والصورة علة للمادة بوجه، ومعنى صدر عنه النفس، ومعنى صدر عنه المحرك للفلك الثاني فيكون فيه تربع ضرورة.

والقول بأن الجسم السماوي مركب من صورة وهيولى كسائر الأجسام هو شيء غلط فيه ابن سينا على المتأثرين، بل الجرم السماوي عندهم جسم بسيط ولو كان مركباً لفسد عندهم، ولذلك قالوا فيه أنه غير كائن ولا فاسد، ولا فيه قوة على المتناقضين، ولو كان كما قال ابن سينا لكان مركباً كالحيوان، ولو سلم هذا لكان التربع لازماً لمن يقول أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد. وقد قلنا: إن الوجه الذي به هذه الصورة بعضها أسباب بعض، وكونها أسباباً للأجرام السماوية ولما دونها، وكون السبب الأول سبباً لجميعها هو غير هذا كله.

#### الوجه الثاني:

قال أبو حامد: إن الجرم الأقصى على حد مخصوص في الكبر فاختصاصه بذلك القدر من بين سائر المقادير زائد على وجود ذاته إذ كان ذاته ممكناً أصغر منه أو أكبر فلا بد له من مخصوص بذلك المقدار زائد على المعنى البسيط. الموجب لوجوده لا كوجود العقل فإنه وجود محض لا يختص بمقدار مقابل لسائر المقادير فيجوز أن يقال: لا يحتاج إلا إلى علة بسيطة.

قلت: معنى هذا القول أنهم إذا قالوا: إن جسم الفلك هو معنى ثالث صدر وهو في نفسه غير بسيط؛ أعني أنه جسم ذو كمية ففيه إذا معنيان: أحدهما يعطي الجسمية الجوهرية، والثاني الكمية المحدودة، فيجب أن يكون في ذلك

العقل الذي صدر عنه جسم الفلك أكثر من معنى واحد، فلا تكون العلة الثانية مثلثة بل مربعة. وهذا كله وضع فاسد فإن الفلسفه لا يعتقدون أن الجسم بأسره يصدر عن مفارق، وإن صدر عندهم فإنما يصدر الصورة الجوهرية، ومقادير أجزائها عندهم تابعة للصور، لكن هذا كله عندهم في الصور الهيولانية، والأجرام السماوية عندهم من حيث هي بسيطة لا تقبل الصغر والكبر، ثم وضع الصورة والمادة صادرتين عن مبدأ مفارق خارج عن أصولهم، ويعيداً جداً، والفاعل بالحقيقة عند الفلسفه الذي في الكائنات الفاسدات ليس يفعل الصورة ولا الهيولي، وإنما يفعل من الهيولي والصورة المركب منها جميعاً؛ أعني المركب من الهيولي والصورة، لأنه لو كان الفاعل يفعل الصورة في الهيولي لكان يفعلها في شيء من لا شيء، وهذا كله ليس رأياً للفلسفه فلا معنى لرده على أنه رأي الفلسفه.

قال أبو حامد مجبياً عن الفلسفه:

فإن قيل: سبه أنه لو كان أكبر منه لكان مستغني عنه في تحصيل النظام الكلي، ولو كان أصغر منه لم يصلح للنظام المقصد. قلت: يريد بهذا القول أن الفلسفه ليس يرون أن جرم الفلك مثلاً جائز أن يكون أكبر أو أصغر مما هو عليه، لأنه لو كان بأحد الوصفين لم يحصل النظام المقصد ههنا، ولا كان تحريرك لهما هنا تحريراً طبيعياً بل كان أما زائداً على هذا التحرير، وأما ناقصاً، وكلاهما يقتضي فساد الموجودات هنا لا أن الكبير كان يكون فضلاً كما قال أبو حامد، بل الكبر والصغر كلاهما كانا يقتضيان فساد العالم عندهما.

قال أبو حامد راداً على الفلسفه:

فتقول: وتعين جهة النظام هل هو كاف في وجود ما به النظم أم يقتضي إلى علة موجودة فإن كان كافياً فقد استغنتم عن وضع العلل فأحكموا بأن كون النظام في هذه الموجودات اقتضى هذه الموجودات بلا علة زائدة وإن كان ذلك لا يكفي بل اقتضي إلى علة فذلك أيضاً لا يكفي للاختصاص بالمقدادير بل يحتاج أيضاً إلى علة التركيب.

قلت: حاصل هذا القول أنه يلزمهم أن في الجسم أشياء كثيرة ليس يمكن أن تصدر عن فاعل واحد، إلا أن يقولوا: إن الفاعل الواحد يصدر عنه أفعال كثيرة، أو يعتقدوا أن كثيرة من لواحق الجسم يلزم عن صورة الجسم،

وصورة الجسم عن الفاعل، وعلى هذا الرأي، فليس تصدر الأعراض التابعة للجسم المتكون عن الفاعل له صدوراً أولأً بل بتوسط صدور الصورة عنه، وهذا القول سائع على أصول الفلسفة لا على أصول المتكلمين، وأظن أن المعترضة ترى أن هنا أشياء لا تصدر عن الفاعل للشيء صدوراً أولياً كما تراه الفلسفه. وأما نحن فقد تقدم من قولنا كيف الواحد سبب لوجود النظام وجود الأشياء الحاملة للنظام فلا معنى لإعادة ذلك.

### الوجه الثالث:

قال أبو حامد: هو أن الفلك الأقصى انقسم إلى نقطتين هما القطبان وهما ثابتان الوضع لا يفارقان وضعيهما وأجزاء المبنية يختلف وضعها فلا يخلوAMA أن يكون جميع أجزاء الفلك الأقصى متشابهاً فلم يلزم تعين نقطتين من بين سائر النقط لكونهما قطبين أو أجزاؤها مختلفة في بعضها خواص ليس في البعض فما مبدأ تلك الاختلافات والجملة الأقصى لم يصدر إلا عن معنى واحد بسيط لا يوجب إلا بسيطاً في الشكل وهو الكري ومنتشابهاً في المعنى وهو الخلو عن الخواص المميزة، وهو أيضاً لا مخرج عنه.

قلت: البسيط يقال على معنيين: أحدهما ما ليس مركباً من أجزاء كثيرة وهو مركب من صورة ومادة، وبهذا يقولون في الأجسام الأربع أنها بسيطة، والثاني يقال على ما ليس مؤلفاً من صورة ومادة مغايرة للصورة بالقوه وهي الأجرام السماوية، والبسيط أيضاً يقال على ما حد الكل والجزء منه واحد، وإن كان مركباً من الأسطقطاسات الأربع. والبسيط بالمعنى المقول على الأجرام السماوية لا يبعد أن توجد أجزاء مختلفة بالطبع، كاليمين والشمال للفلك والأقطاب، والكرة بما هي كرية يجب أن يكون لها أقطاب محدودة ومركز محدود به تختلف كرة كرية، وليس يلزم من كون الكرة لها جهات محدودة أن تكون غير بسيطة، بل هي بسيطة من حيث أنها غير مركبة من صورة ومادة فيها قوة وغير متشابهة من جهة أن الجزء القابل لموضع النقطتين ليس هو أي جزء اتفق من الكرة، بل هو جزء محدود بالطبع في كرة كرية، ولو لا ذلك لم يكن للأكر مراكز بالطبع بها تختلف، فهي غير متشابهة في هذا المعنى، وليس يلزم من إنزالها أنها غير متشابهة في هذا المعنى أن تكون مركبة من أجسام مختلفة الطبائع، ولا أن يكون الفاعل لها مركباً من قوى كثيرة لأن كل كرة فهي واحدة. ولا يصح القول عندهم أيضاً بأن كل نقطة من أي كرة اتفقت يمكن أن تكون مركزاً، وإنما

يخصصها الفاعل، فإن هذا إنما يصح في الأكابر الصناعية لا في الأكابر الطبيعية. وليس يلزم عن وضع أن كل نقطة من الكرة يصلح أن تكون مركزاً، وأن الفاعل هو الذي يخصصها أن يكون الفاعل كثيراً إلا أن يوضع أنه ليس في الشاهد شيء واحد يصدر عن فاعل واحد، لأن ما في الشاهد هو مركب من المقولات العشر، فكان يلزم أن يكون كل واحد مما هبنا يلزم عن عشر فاعلين، وهذا كله سخافات وهذيات أدى إلى هذا النظر الذي هو شبيه بالهذيات في العلم الإلهي، والمصنوع الواحد في الشاهد إنما يصنع صانع واحد وإن كان يوجد فيه المقولات العشر، فما أكذب هذه القضية أن الواحد لا يصنع إلا واحداً إذا فهم ما فهم ابن سينا وأبو نصر وأبو حامد في المشكلة، فإنه عول على مذهبهم في المبدأ الأول.

قال أبو حامد: فإن قيل: لعل في المبدأ أنواع من الكثرة لازمة لا من جهة المبدأ وإنما ظهر لنا ثلاثة أو أربعة والباقي لم نطلع عليه وعدم عثورنا على عينة لا يشككنا في أن مبدأ الكثرة كثرة وإن الواحد لا يصدر منه كثير.

قلت: هذا القول لو قال به الفلسفه للزمهم أن يعتقدوا أن في المعلوم الأول كثرة لا نهاية لها، وقد كان يلزمهم ضرورة أن يقال لهم من أين جاءت في المعلوم الأول كثرة، وكما يقولون: إن الواحد لا يصدر عنه كثير، كذلك يلزمهم أن الكثير لا يصدر عن الواحد. فقولكم أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ينافي قولكم أن الذي صدر عن الواحد الأول شيء فيه كثرة، لأنه يلزم أن يصدر عن الواحد واحد إلا أن يقولوا أن الكثرة التي في المعلوم الأول كل واحد منها أول، فيلزمهم أن تكون الأوائل كثيرة.

والعجب كل العجب كيف خفي هذا على أبي نصر وابن سينا لأنهما أول من قال هذه الغرائب فقلدهما الناس ونسبوا هذا القول إلى الفلاسفة، لأنهم إذا قالوا أن الكثرة التي في المبدأ الثاني إنما هي مما يعقل من ذاته، وما يعقل من غيره، لزم عندهم أن تكون ذاته ذات طبيعتين؛ أعني صورتين، فـأي ليـت شعري هي الصادرة عن المبدأ الأول وأـي هي الغير صادرة وكذلك يلزمهم إذا قالوا فيه أنه ممكن من ذاته واجب من غيره، لأن الطبيعة الممكـنة يلزم ضرورة أن تكون غير الطبيعة الواجبة التي استفادها من واجب الوجود، فإن الطبيعة الممكـنة ليس يمكن أن تعود واجـة إلاـم يمكن أن تنقلـ طبيـعة المـمـكـنة ضـرـوريـة،

ولذلك ليس في الطبائع الضرورية إمكاناً أصلًا، كانت ضرورة بذاتها أو بغيرها. وهذه كلها خرافات وأقاويل أضعف من أقاويل المتكلمين وهي كلها أمور دخيلة في الفلسفة ليست جارية على أصولهم، وكلها أقاويل ليست تبلغ مرتبة الإقناع الخطابي فضلاً عن الجدلية، ولذلك يحق ما يقول أبو حامد في غير ماء موضع من كتبه: إن علومهم الإلهية هي ظنية.

قال أبو حامد: قلت: فإذا جوزتم هذا فقولوا: إن الموجودات كلها على كثرتها وقد بلغت ألفاً صدرت من المعلول الأول فلا يحتاج أن ينتصر على جرم الفلك الأتصى ونفسه، بل يجوز أن يكون قد صدر منه جميع الفوؤس الفلكية والإنسانية وجميع الأجسام الأرضية والسموية بأنواع كثيرة لازمة فيها نم يطلعوا عليها فيقع الاستغنا، بالمعلول الأول.

قلت: هذا اللزوم هو صحيح، وبخاصة أن صبروا الفعل الصادر عن المبدأ الأول هي الوحدانية التي بها صار المعلول الأول موجوداً واحداً مع الكثرة الموجودة فيه، فإنهم إن حوزوا كثرة في المعلول الأول غير محدودة لم يدخل أن تكون أقل من عدد الموجودات، أو أكثر منها، أو مساوية لها، فإن كانت أقل فحيثند يلزم أن يدخلوا ثالثاً، أو يكون شيء بلا علة، وإن كانت مساوية، أو أكثر، لم يلزمهم أن يدخلوا مبدأ ثالثاً، ولكن تكون الكثرة الواردة فيه فضلاً.

قال أبو حامد: ثم يلزم عنه الاستغناء بالعلة الأولى فإنه إذا جاز تولد كثرة يقال أنها لازمة لا بعلة مع أنها ليست ضرورية في وجود المعلول الأول جاز أن يقدر ذلك مع العلة الأولى ويكون وجودها لا بعلة ويقال أنها لزمن ولا يدرك عددها وكلما تخيل وجودها إلا علة مع الأول تخيل ذلك بلا علة مع الثاني بل لا معنى لقولنا مع الأول والثاني، إذ ليس بينهما مفارقة في زمان ولا مكان فاما لا يفارقهما في مكان وزمان، ويجوز أن يكون موجوداً بلا علة لم يختص أحدهما بالإضافة إليه.

قلت: يقول إنه إذا جاز أن يوجد كثرة في المعلول الأول عن غير علة لأن العلة الأولى لا يلزم عنها كثرة جاز تقدير كثرة مع العلة الأولى، واستغنى عن وضع علة ثانية ومعلول أول، فإن كان مستحيلاً وجود شيء مع العلة الأولى بلا علة، فهو مستحيل أيضاً مع العلة الثانية، بل لا معنى لقولنا: علة ثانية، إذ هي متحدة في المعنى، وليس يفترق أحدهما من الآخر بزمان ولا مكان، فإذا جاز أن يوجد شيء بلا علة لم تختص أحدي العلتين به أعني: الأولى أو الثانية، بل يكفي في ذلك أن يوجد مع أحديهما ويستغني عن وضعه مع العلة الثانية.

قال أبو حامد مجبياً عن الفلاسفة:

قلنا: قول القائل يبعد هذا رجم ظن، لا يحكم به في المعمولات إلا أن يقول أنه يستحيل، فتفوّل: لم يستحيل وما المرد والفيصل، فمهما جاوزنا الواحد واعتقدنا أنه يجوز أن يلزم المعمول الأول لا من جهة العلة لازم واحد وإثنان وثلاثة فما المحيل لأربعة وخمسة وهكذا إلى ألف وإن فمن يتحكم بمقدار دون مقدار فليس بعد مجاوزة الواحد مرد وهذا أيضاً قاطعاً.

قلت: لو جاوب ابن سينا وسائر الفلاسفة أن المعمول الأول فيه كثرة ولا بد، وأن كل كثرة إنما يكون منها واحد بوجوهانية اقتضت أن ترجع الكثرة إلى الواحد، وإن تلك الوحدانية التي صارت بها الكثرة واحداً هي معنى بسيط صدرت عن واحد مفرد بسيط لاستراحوا من هذه اللوازيم التي أزلتهم أبو حامد وخرجوا من هذه الشنائعات. فأبا حامد لما ظفر هنا بوضع فاسد منسوب إلى الفلاسفة ولم يجد مجبياً بجاوبه بجواب صحيح سر بذلك وكثير المحالات الالازمة لهم، وكل مجر بالخلاء يسر، ولو علم أنه لا يرد به على الفلاسفة لما فرح به. وأصل فساد هذا الوضع قولهم: إن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد، ثم وضعوا في ذلك الواحد الصادر كثرة، فلزمهم أن تكون تلك الكثرة عن غير علة، ووضعهم تلك الكثرة محدودة تحتاج إلى إدخال مبدأ ثالث ورابع لوجود الموجودات شيءٌ وضعى لا يضرط إليه برهان، وبالجملة هذا الوضع غير وضع مبدأ أول وثان، وذلك أنه يقال: لم اختصت العلة الثانية أن يوجد فيها كثرة من دون العلة الأولى، فهذا كله هذيان وخرافات، وأصل هذا أنهم لم يفهموا كيف يكون الواحد علة على مذهب أرسطو طاليس، ومذهب من تبعه من المشائين، وقد تمدح هو في آخر مقالة اللام بهذا المعنى وأخبر أن كل من كان قبله من القدماء لم يقدروا أن يقولوا في ذلك شيئاً. وعلى هذا الوجه الذي حكيناه عنهم تكون القضية القائلة أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد قضية صادقة، وأن الواحد يصدر عنه كثرة قضية صادقة أيضاً.

قال أبو حامد: ثم نقول: هذا باطل بالمعلول الثاني، فإنه صدر منه ذلك الكواكب وفيه ألف ونيف ومتا كوكب، وهي مختلفة العظم والشكل والوضع واللون والتأثير والتحرس والسعود، فبعضها على صورة العمل والثور والأسد وبعضها على صورة الإنسان ويختلف تأثيرها في محل واحد من العالم السفلي في التبريد والتسخين والسعادة والتحرس ويتختلف مقاديرها في ذاتها. فلا يمكن أن يقال الكل نوع واحد مع هذا الاختلاف ولو جاز

هذا لجأ أن يقال: كل أجسام العالم نوع واحد في الجسمية فيكفيها علة واحدة، فإن كان اختلاف صفاتها وجوهارها وطبيعتها دل على اختلافها فكذا الكواكب مختلفة لا محالة ويفتر كل واحد إلى علة لصورةه وعنة لهيولاه وعنة لاختصاصه بطيئته السخنة أو المبردة أو البعيدة أو النحرة ولاختصاصه بموضعه ثم لاختصاص جملها بأشكال البهائم المختلفة، وهذه الكثرة إن تصور أن تعقل في العقل الثاني تصور في الأول ووفع الاستغاء.

قلت: هذا الشك قد فرغ منه، وهو من معنى ما كثر به في هذا الباب وإذا قدرت الجواب الذي ذكرناه عنهم لم يلزم شيء من هذه المحالات، وأما إذا فهم من القول أن الواحد بالعدد البسيط لا يصدر عنه إلا واحد بسيط بالعدد لا واحد بالعدد من جهة وكثير من جهة، وأن الوحدانية منه هي علة وجود الكثرة، فلن ينفك من هذه الشكوك أبداً. وأيضاً فإن الأشياء إنما تكثر عند الفلسفة بالقصول الجوهرية، وأما اختلاف الأشياء من قبل إعراضها، فليس يجب عندهم اختلافاً في الجوهر، كمية كانت، أو كيفية، أو غير ذلك من أنواع المقولات، والأجسام السماوية كما قلنا ليست مركبة من هيولى وصورة ولا هي مختلفة بال النوع، إذ ليست شتركت عندهم في جنس واحد، لأنها لو اشتربت في جنس لكان مركبة ولم تكون بسيطة، وقد تقدم القول في هذه الأشياء فلا معنى لتکثیر القول فيه.

#### الاعتراض الخامس:

قال أبو حامد: هو أنا نقول: إن سلمنا هذه الأوضاع الباردة والتحكمات الفاسدة، ولكن كيف لا يستحبون من قولهم أن كون المعلول الأول ممكن الوجود انتقض وجود جرم الفلك الأقصى منه وعقله نفسه انتقض وجود نفس الفلك منه وعقله الأول يقتضي وجود عقل منه وما الفصل بين هذا وبين قائل عرف وجود إنسان غائب وأنه ممكن الوجود وأنه يعقل نفسه وصانعه فقال يلزم من كونه ممكن الوجود وجود ذلك، فيقال له: وأي مناسبة بين كونه ممكن الوجود وبين وجود ذلك منه وكذلك يلزم من كونه عاقلاً لنفسه ولصانعه شيئاً آخران وهذا إذا قيل في إنسان ضحك منه وكذا في موجود آخر إذ يمكن الوجود قضية لا تختلف باختلاف ذات الممكن إنساناً كان أو ملكاً أو فلكاً فلست أدرى كيف يقنع المجنون نفسه بمثل هذه الأوضاع، فضلاً عن المقلاء الذين يشقون الشعر بزعمهم في المقولات.

قلت: أما هذه الأقاويل كلها التي هي أقاويل ابن سينا ومن قال بمثل قوله، فهي أقاويل غير صادقة ليست جارية على أصول الفلسفة، ولكن ليست تبلغ من عدم الإقناع المبلغ الذي ذكره هذا الرجل ولا الصورة التي صور فيها هي صورة حقيقة. وذلك أن الإنسان الذي فرضه ممكن الوجود من ذاته واجباً

من غيره عاقلاً لنفسه ولفاعله، إنما يصح تمثيله بالعلة الثانية، إذا وضع هذا الإنسان فعالاً للموجودات من جهة ذاته ومن جهة علمه كما يضع المبدأ الثاني من قال يقول ابن سينا، وكما من شأن الكل أن يضعوا المبدأ الأول سبحانه، فإنه إذا وضع هكذا لزم أن يصدر عن هذا الإنسان شيئاً إثنان: أحدهما من حيث يعلم ذاته والآخر من حيث يعلم صانعه، لأنه إنما فرض فعالاً من حيث العلم، ولا يبعد أيضاً أن فرض فعالاً من جهة ذاته أن يقول: إن الذي يلزم عنه من حيث هو ممكن الوجود غير الذي يلزم عنه من حيث هو واجب الوجود، إذ كان هذان الوصفان موجودين لذاته. فإذا ليس هذا القول من الشناعة في الصورة التي أراد أن يصورها هذا الرجل حتى ينفر بذلك النقوس عن أقوال الفلسفه، ويختسمهم في أعين النظار، ولا فرق بين هذا وبين من يقول: إذا وضعتم موجوداً حياً بحياة، مريداً بإرادة، عالماً بعلم، سمعياً، بصيراً، متكلماً، بسمع، وبصر، وكلام، ولزم عنه جميع العالم لزم أن يكون الإنسان الحي العالم السميع البصير المتتكلم يلزم عنه جميع العالم، لأنه إن كانت هذه الصفات هي التي تقضي وجود العالم، فيجب أن يكون لا فرق فيما يوجب في كل موجود يوصف بها. فإن كان الرجل قصد قول الحق في هذه الأشياء فغلط فهو مغدور، وإن كان علم التمويه فيها فقصده فإن لم يكن هنالك ضرورة داعية له فهو غير مغدور، وإن كان إنما قصد بهذا ليعرف أنه ليس عنده قول برهاني يعتمد عليه في هذه المسألة أعني المسألة التي هي من أين جاءت الكثرة كما يظهر بعد من قوله فهو صادق في ذلك، إذ لم يبلغ الرجل المرتبة من العلم المحيط بهذه المسألة وهذا هو الظاهر من حاله فيما بعد، وسبب ذلك أنه لم ينظر الرجل إلا في كتب ابن سينا فللحقة القصور في الحكمة من هذه الجهة.

قال أبو حامد: فإن قال قائل: فإذا أبطلتم مذهبهم فماذا تقولون أنت؟ أتزعمون أنه يصدر من الشيء الواحد من كل وجه شيئاً مختلفاً؟ فتكلبرون العقول. أم تقولون المبدأ الأول فيه كثرة فتركون التوحيد أو تقولون لا كثرة في العالم فتتكلرون الحسن أو تقولون لزمه بالوسائل فتضطرون إلى الاعتراف بما قالوه.

قلنا: نحن لم نخوض في هذا الكتاب خوض ممهد وإنما غرضنا أن نشوش دعayıّهم وقد حصل. على أنا نقول ومن زعم أن المصير إلى صدور اثنين من واحد مكابرة للعقل أو إنصاف المبدأ بصفات قديمة أزلية مناقض للتوكيد فهاتان دعوتان باطلتان لا برهان لهم عليهم فإنه ليس يعرف استحالة صدور اثنين من واحد كما يعرف استحالة كون الشخص

الواحد في مكانتين وعلى الجملة لا يعرف بالضرورة ولا بالنظر. وما المانع من أن يقال المبدأ الأول عالم قادر قادر بفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد يخلق المخلفات والمتجلبات كما يريد وعلى ما يريد فاستحالة هذا لا يعرف بضرورة ولا نظر، وقد ورد به الآباء المؤيدين بالمعجزات فيجب قبوله. وأما البحث عن كيفية صدور الفعل من الله تعالى بالإرادة ففضول وطبع في غير مطعم، والذين طعموا في طلب مناسبته ومعرفته رجع حاصل نظرهم إلى أن المعلول الأول من حيث أنه ممكن الوجود صدر منه فلذلك ومن حيث أنه يعقل نفسه صدر منه نفس الفلك وهذه حماقة لا إظهار مناسبة.

فلنقبل مبادئ هذه الأمور من الآباء صلوات الله عليهم ولتصديقها فيها إذ العقل لا يحييها ولترك البحث عن الكيفية والكمية والماهية فليس ذلك بما يتسع له القوى البشرية ولذلك قال صاحب الشرع تفكروا في خلق الله ولا تتفكروا في ذات الله.

قلت قوله: أن كل ما قصرت عن إدراكه العقول الإنسانية فواجب أن نرجع فيه إلى الشرع حق. وذلك أن العلم المتنلقي من قبل الوحي إنما جاء متممًا لعلوم العقل؛ أعني أن كل ما عجز عنه العقل أفاده الله تعالى الإنسان من قبل الوحي، والعجز عن المدارك الضروري علمها في حياة الإنسان، وجوده منها ما هو عجز بإطلاق، أي ليس في طبيعة العقل أن يدرك بما هو عقل، ومنها ما هو عجز بحسب طبيعة صفت من الناس، وهذا العجز إنما يكون في أصل الفطرة، وإنما أن يكون لأمر عارض من خارج، من عدم تعلم وعلم الوحي رحمة لجميع هذه الأصناف.

وأنا قوله: وإنما غرضنا أن نشوّش دعاويم وقد حصل.

فإنه لا يليق هذا الغرض به، وهي هفوة من هفوات العالم، فإن العالم بما هو عالم إنما قصده طلب الحق لا إيقاع الشكوك وتحيير العقول.

وقوله: فإنه ليس يعرف استحالة صدور اثنين عن واحد كما يعرف استحالة كون الشخص الواحد في مكانتين.

فإنه وإن لم يكن هاتان المقدمتان في مرتبة واحدة من التصديق وليس يخرج كون المقدمة الفائلة أن الواحد البسيط لا يصدر عنه إلا واحد بسيط من أن تكون يقينية في الشاهد. والمقدمات اليقينية تتغاضل على ما نبين في كتاب البرهان، والسبب في ذلك أن المقدمات اليقينية إذا ساعدتها الخيال قوي التصديق فيها، وإذا لم يساعدتها الخيال ضعف والخيال غير معتبر إلا عند الجمهور، ولذلك من ارتاض بالمعقولات واطرح التخيلات، فال前提是تان في

وأكثر ما يقع اليقين بمثل هذه المقدمات إذا تصفح الإنسان الموجودات الكائنة الفاسدة فرأى أنها إنما تختلف أسماؤها وحدودها من قبل أفعالها، وإنه لو صدر أي موجود اتفق عن أي فعل اتفق، وعن أي فاعل اتفق، لاختلطت الذوات والخلود وبطلت المعارف، فالنفس مثلاً إنما تميزت من الجمادات بأفعالها الخاصة الصادرة عنها، والجمادات إنما تميزت بعضها عن بعض بأفعال تخصها، وكذلك النفوس. ولو كان يصدر عن قوة واحدة أفعال كثيرة كما يصدر عن القوى المركبة أفعال كثيرة لم يكن فرق بين الذات البسيطة والمركبة، ولا تميزت لنا. وأيضاً إن أمكن أن يصدر عن ذات واحدة أفعال كثيرة، فقد أمكن فعل من غير فاعل، وذلك أن الموجود إنما يوجد عن موجود لا عن معدوم، ولذلك ليس يمكن أن يوجد المعدوم من ذاته، فإذا كان المحرك للمعدوم والمخرج له من القوة إلى الفعل إنما يخرجه من جهة ما هو بالفعل، فواجب أن يكون نحو الفعل الذي فيه على نحو الفعل المخرج له من العدم إلى الوجود، فإنه إن خرج أي مفعول اتفق من أي فاعل اتفق لم يتمتع أن تخرج المفعمولات إلى الفعل من ذاتها لا من قبل فاعل يفعلها، فإن تخرج أنحاء كثيرة من القوة إلى الفعل عن فاعل واحد فواجب أن تكون فيه؛ أعني تلك الأحياء، أو ما يناسبها، لأنه إن لم يكن فيه إلا نحو واحد منها فما خرج من سائر الأحياء، إنما خرج من نفسه من غير مخرج له. وليس لقائل أن يقول: أن شرط الفاعل إنما هو أن يوجد فاعلاً فقط بالفعل المطلق فقط لا بتحول من الفعل مخصوصاً، فإنه لو كان ذلك كذلك لفعل أي موجود اتفق أي فعل اتفق، واختلطت الموجودات، وأيضاً فإن الموجود المطلق؛ أعني الكلي أقرب إلى العدم من الموجود الحقيقي، ولذلك نفي القول بموجود مطلق، ولو ن مطلق، القائلون بنفي الأحوال، وقال القائلون بإثباتها: أنها لا موجودة ولا معدومة، فلو صع هذا لصح أن تكون الأحوال علة للموجودات. وكون الفعل الواحد يصدر عن واحد هو في العالم الذي في الشاهد أبين منه في غير ذلك العالم، فإن العلم يتكرر بتكرر المعقولات للعالم، لأنه إنما يعقلها على النحو الذي هي عليه موجودة، وهي علة علمه وليس يمكن أن تكون المعلومات الكثيرة تعلم بعلم واحد، ولا يكون العلم الواحد علة ليصدر معلومات كثيرة عنه في الشاهد، مثل ذلك إن علم الصانع الصادر عنه

مثلاً الخزانة غير العلم الصادر عنه الكرسي . لكن العلم القديم مختلف في هذا العلم المحدث ، والفاعل القديم للفاعل المحدث .

فإن قيل : فما تقول أنت في هذه المسألة وقد أبطلت مذهب ابن سينا في علة الكثرة ، فما تقول أنت في ذلك : فإنه قد قيل أن فرق الفلسفة كانوا يجيئون في ذلك بواحد من ثلاثة أجوبة : أحدها قول من قال : إن الكثرة إنما جاءت من قبل الهيولى ، والثاني قول من قال : إنما جاءت من قبل الآلات ، والثالث قول من قال : من قبل الواسطط ، وحكي عن آل أرسطو أنهم صلحوا القول الذي يجعل السبب في ذلك التوسط .

قلت : إن هذا لا يمكن الجواب فيه في هذا الكتاب بجواب برهانى ، ولكن لتناجد لأرسطو ولا لمن شهر من قدماء المشائين هذا القول الذي نسب إليهم إلا لفرفوريوس الصورى صاحب مدخل علم المتنطق ، والرجل لم يكن من حذاقهم ، والذي يجري عندي على أصولهم أو سبب الكثرة هو مجموع الثلاثة الأسباب ، أعني المتوسطات والاستعدادات والآلات ، وهذه كلها قد بيان كيف تستند إلى الواحد وترجع إليه ، إذ كان وجود كل واحد منها بوجدة محضة هي سبب الكثرة . وذلك أنه يشبه أن يكون السبب في كثرة العقول المفارقة اختلاف طبائعها القابلة فيما تعقل من المبدأ الأول ، وفيما تستفيد منه من الوحدانية الذي هو فعل واحد في نفسه كثير بكترة القوابل له ، كالحال في الرئيس الذي تحت يده رئاسات كثيرة ، والصناعة التي تحتها صنائع كثيرة وهذا ي Finch عنده في غير هذا الموضوع ، فإن تبين شيء منه وإلا رُجع إلى الوحي . وأنا أن الاختلاف يقع من قبل اختلاف الأسباب الأربعية قبيئ ، وذلك أن اختلاف الأفلاك يكون من قبل اختلاف محركتها ، واختلاف صورها وموادها إن كان لها مواد وأفعالها المخصوصة في العالم وإن كانت ليست من أجل هذه الأفعال عندهم .

وأما الاختلاف الذي يعرض أولاً بما دون الفلك من الأجسام البسيطة فهو اختلاف المادة مع اختلافها في القرب والبعد من المحركين لها ، وهي الأجرام السماوية ، مثل اختلاف النار والأرض وبالجملة المتضادات وأما السبب في اختلاف الحركتين العظيمتين اللتين : أحديهما فاعلة الكون ، والثانية الفساد ،

فاختلاف الأجرام السماوية واختلاف حركاتها على ما تبين في كتاب الكون والفساد فسبب الاختلاف الذي يكون من قبل الأجرام السماوية هو شيء بالاختلاف الذي يكون من قبل اختلاف الآلات، وإذا كان ذلك كذلك فأسباب الكثرة عند أرسطو من الفاعل الواحد هي الثالثة الأسباب ورجوعه إلى الواحد هو بالمعنى المتقدم، وهو كون الواحد سبب الكثرة.

وأما ما دون ذلك القمر فإنه يوجد الاختلاف فيه من قبل الأربعه الأسباب؛ أعني اختلاف الفاعلين واختلاف المواد واختلاف الآلات، وكون الأفعال تقع من الفاعل الأول بواسطة غيره وهذا كأنه قريب من الآلات.

ومثال الاختلاف الذي يكون من قبل اختلاف القوابل، وكون المختلفات بعضها أسباباً لبعض اللون فإن اللون الذي يحدث في الهواء غير الذي يحدث في الجسم والذي يحدث في البصر أعني في العين غير الذي يحدث في الهواء والذي يحدث في الحس المشترك غير الذي يحدث في العين والذي يحدث في الخيال غير الذي يحدث في الحس المشترك والذي يحدث في القوة الحافظة والذاكرة غير الذي في الخيال، وهذا كله على ما تبين في كتاب النفس.

## المسألة الرابعة

### (في بيان عجزهم عن الاستدلال على وجود صانع العالم)

قال أبو جامد: فتقول: الناس فرفنان: فرقة أهل الحق وقد رأوا أن العالم حادث وعلموا ضرورة أن الحادث لا يوجد بنفسه فافتقر إلى صانع فعقل مذهبهم في القصور بالصانع، وفرقة أخرى وهم، الدهريّة، وقد رأوا أن العالم قديم كما هو عليه ولم يثبتوا له صانعًا وعتقدهم مفهوم وإن كان الدليل يدل على بطلانه. وأما الفلسفة فقد رأوا أن العالم قديم ثم أثبوا له مع ذلك صانعًا وهذا المذهب بوضعه متناقض لا يحتاج فيه إلى أبطال.

قلت: بل مذهب الفلسفه مفهوم من الشاهد أكثر من المذهبين جميـعاً. وذلك أن الفاعـل قد يلفـي صنـفين: صـنـف يـصـدر مـنه مـفعـول يـتعلـق بـه فـعلـه فـي حالـ كـونـه، وـهـذا إـذـا تمـ كـونـه استـغـنى عنـ الفـاعـل، كـوـجـودـ الـبـيـتـ عنـ الـبـنـاءـ، وـالـصـنـفـ الثـانـيـ إنـماـ يـصـدرـ عـنـ فـعلـ فـقطـ وـيـتعلـقـ بـمـفعـولـ لـاـ وـجـودـ لـذـكـ المـفعـولـ إـلاـ بـتـعلـقـ الـفـعلـ بـهـ، وـهـذاـ الفـاعـلـ يـخـصـهـ أـنـ فـعلـهـ مـساـوقـ لـوـجـودـ ذـكـ المـفعـولـ؛ أـعـنيـ أـنـ إـذـاـ دـعـمـ ذـكـ الـفـعلـ دـعـمـ المـفعـولـ، إـذـاـ وـجـدـ ذـكـ الـفـعلـ وـجـدـ المـفعـولـ، أـيـ هـماـ مـعاـ، وـهـذاـ الفـاعـلـ أـشـرـفـ وـأـدـخـلـ فـيـ بـابـ الـفـاعـلـيـةـ مـنـ الـأـوـلـ، لـأـنـ يـُوـجـدـ مـفعـولـهـ وـيـحـفـظـهـ، وـالـفـاعـلـ الـآـخـرـ يـُوـجـدـ مـفعـولـهـ وـيـحـتـاجـ إـلـيـ فـاعـلـ آـخـرـ يـحـفـظـهـ بـعـدـ الـإـيـجادـ، وـهـذـهـ حـالـ الـمـحـركـ مـعـ الـحـرـكـةـ وـالـأـشـيـاءـ الـتـيـ وـجـودـهـاـ هـوـ فـيـ الـحـرـكـةـ، فـالـفـلـاسـفـةـ لـمـ كـانـواـ يـعـتـقـدـونـ أـنـ الـحـرـكـةـ فـعلـ الـفـاعـلـ، وـأـنـ الـعـالـمـ لـاـ يـتـمـ وـجـودـهـ إـلاـ بـالـحـرـكـةـ قـالـواـ: إـنـ الـفـاعـلـ لـلـحـرـكـةـ هـوـ الـفـاعـلـ لـلـعـالـمـ، وـأـنـ لـوـ كـفـ فـعلـهـ طـرـقـةـ عـيـنـ عنـ التـحـرـيـكـ لـبـطـلـ الـعـالـمـ، فـعـلـمـواـ قـيـاسـهـمـ هـكـذاـ: الـعـالـمـ فـعـلـ أـوـ شـيـءـ، وـجـودـهـ تـابـعـ لـفـعلـ، وـكـلـ فـعلـ لـاـ بـدـ لـهـ مـنـ فـاعـلـ مـوجـودـ بـوـجـودـهـ، فـأـنـتـجـواـ مـنـ ذـكـ أـنـ الـعـالـمـ لـهـ فـاعـلـ مـوجـودـ بـوـجـودـهـ، فـمـنـ

لزم عنده أن يكون الفعل الصادر عن فاعل العالم حادثاً قال العالم حادث عن فاعل قديم، ومن كان فعل القديم عنده قديماً قال العالم حادث عن فاعل لم يزل قديماً، وفعله قديم أي لا أول له ولا آخر لا أنه موجود قديم بذاته كما تخيل لمن يصفه بالقدم.

### قال أبو حامد مجبياً عن الفلسفه:

فإن قيل: نحن إذا فلنا للعالم صانع لم نعن به فاعلاً مختاراً يفعل بعد أن لم يفعل كما نشاهد في أصناف الفاعلين من الخياط والساخن والبناء بل نعني به علة العالم ونسميه المبدأ الأول على معنى أنه لا علة لوجوده يقوم عليه الترهان القاطع على قرب فلنا نقول العالم موجوداته أما أن يكون له علة أو لا علة له فإن كان له علة فتلك العلة لها علة أم لا علة لها وكذلك نقول في علة العلة فاما أن يتسلل إلى غير نهاية وهو مجال وأما أن ينتهي إلى طرف فالأخير علة أولى لا علة لوجودها فنسميه المبدأ الأول وإن كان العالم موجوداً بنفسه لا علة له فقد ظهر المبدأ الأول فلنا لم نعن به إلا موجوداً لا علة له وهو ثابت بالضرورة. نعم لا يجوز أن يكون المبدأ الأول هي السمات لأنها عدد ودليل التوحيد يمنعه فيظهر بطلانه بالنظر في صفة المبدأ ولا يجوز أن يقال أنه سماء واحد أو جسم واحد أو شمس أو غيره لأن جسم والجسم مركب من هيكلي وصورة والمبدأ الأول لا يجوز أن يكون مركباً وذلك يعرف بنظر ثان والمقصود أن موجوداً لا علة لوجوده ثابت بالضرورة والاتفاق وإنما الخلاف في الصفات وهو الذي نعنيه بالمبدأ الأول.

قلت: هذا كلام مقنع غير صحيح، فإن اسم العلة يقال باشتراك الاسم على العلل الأربعية؛ أعني الفاعل، والمصورة، والهيكلي، والغاية، ولذلك لو كان هذا جواب الفلسفه لكان جواباً مختاراً فإنهما كانوا يسألون عن أي علة أرادوا بقولهم: إن العالم له علة أولى، فلو قالوا أردنا بذلك السبب الفاعل الذي فعله لم يزل ولا يزال، ومفعوله هو فعله، لكان جواباً صحيحاً على مذهبهم على ما قلناه، غير معرض عليه، ولو قالوا أردنا به السبب المادي لكان قوله معتبراً، وكذلك لو قالوا أردنا به السبب المادي لكان قوله معتبراً، وكذلك لو قالوا أردنا به السبب الصوري لكان أيضاً معتبراً إن فرضوا صورة العالم قائمة به، وإن قالوا أردنا صورة مفارقة للمادة جرى قولهم على مذهبهم، وإن قالوا صورة هيكليانية لم يكن المبدأ عندهم شيئاً غير جسم من الأجسام، وهذا لا يقلون به، وكذلك إن قالوا هو سبب على طريق الغاية كان جارياً أيضاً على مذهبهم، وإذا كان هذا الكلام فيه من الاحتمال ما يرى فكيف يصح أن يجعل جواباً للفلسفه. قوله: ونسميه المبدأ الأول على معنى أنه لا علة لوجوده وهو علة لوجود غيره..

كلام أيضاً مختل، فإن هذه التسمية تصدق على الفلك الأول أو على السماء بأسرها، وبالجملة على أي نوع كان من الموجودات إذا فرض لا علة له ولا فرق بين هذا الاعتقاد واعتقاد الدهرية.

وقوله عنهم أيضاً:

وتبوت موجود لا علة لوجوده يقوم عليه البرهان القاطع على قرب.

كلام مختل أيضاً فإنه يحتاج أن يفصل العلل الأربعية وبين أن في كل واحد منها أولاً لا علة له؛ أعني أن العلل الفاعلية ترتقي إلى فاعل أول والصورية إلى صورة أولى والمادية إلى مادة أولى والغائية إلى غاية أولى، وببقى بعد هذا بيان أن هذه العلل الأربعية الأخيرة ترتقي إلى علة أولى، وهذا كله غير ظاهر من هذا القول الذي حكاه عنهم.

وكذلك القول الذي أتى به في بيان أن هنا علة أولى كلام مختل وذلك أن قوله:

قال تعالى: العالم وموجوداته أما أن يكون له علة أو لا علة له إلى آخر قوله..

وذلك أن اسم العلة يقال باشتراك الأسم. وكذلك مرور الأسباب إلى غير نهاية هو من جهة ما عندهم ممتنع، ومن جهة ما واجب عند الفلاسفة، وذلك أنه ممتنع عندهم إذا كانت بالذات وعلى استقامة إن كان المتقدم منها شرطاً في وجود المتأخر، وغير ممتنع عندهم إذا كانت بالعرض ودوراً، وإذا لم يكن المتقدم شرطاً في وجود المتأخر وكان هنالك فاعل أول مثل وجود المطر عن الغيم، والغيم عن البخار، والبخار عن المطر، فإن هذا يمر عندهم دوراً إلى غير نهاية، لكن ذلك ضرورة بسبب أول. وكذلك وجود إنسان عن إنسان، إلى غير نهاية، لأن وجود المتقدمات عندهم في أمثال هذه ليس هو شرطاً في وجود المتأخرات، بل ربما كان الشرط فساد بعضها، وأمثال هذه العلل هي عندهم مرتبطة علة أولى أزلية تنتهي الحركة إليها في علة علة من هذه العلل في وقت حدوث المعلوم الأخير، مثال ذلك: إن سقراط إذا ولد أفلاطون فإن المحرك الأقصى للتحريك عندهم في حين توليده إيه هو الفلك أو النفس أو العقل أو جميعها أو الباري سبحانه، ولذلك ما يقول أرسسطو: إن الإنسان يولد إنسان والشمس وبين أن الشمس ترتقي إلى محرركها، ومحركها إلى المبدأ

الأول، فإذاً ليس الإنسان الماضي شرطاً في وجود الإنسان الآتي. كما أن الصانع إذا صنع مصنوعات متتابعة في أوقات متتابعة بآلات مختلفة، وصنع تلك الآلات بآلات، وتلك بآلات آخر، فإن كون هذه الآلات بعضها عن بعض هو بالعرض، وليس منها واحدة شرطاً في وجود المصنوع إلا الآلة الأولى؛ أعني المبادرة، فالاب ضروري في كون الابن، كما أن الآلة التي يباشر بها المصنوع ضرورية في كون الآلة المبادرة وليست ضرورية في كون المصنوع الذي صنع إلا بالعرض، ولذلك ربما كان فساد الآلة المتقدمة شرطاً في وجود المتأخرة إذا فعل المتأخرة من مادة المتقدمة، مثل أن يكون إنسان من إنسان فسد يتوسط كونه نباتاً، والنبات مثيناً، أو دم ط茅ت، وقد تقدم القول في هذا.

وأما التي تجوز مرور العلل إلى غير نهاية بالذات فهي الدهريّة، ومن يسلم هذا يلزمه إلا يعترف بعلة فاعلة، ولا خلاف عند الفلاسفة في وجود علة فاعلة.

وقوله: وإن كان العالم موجوداً بنفسه لا علة له فقد ظهر المبدأ الأول.  
يريد أن الدهريين وغيرهم معترضون بمبدأ أول لا علة له، وإنما اختلافهم في هذا المبدأ، فالدهرييون يقولون: إنه الفلك الكلي، وغير الدهريين يقولون: إنه شيءٌ خارج عن الفلك، وإن الفلك معلمٌ وهؤلاء فرقان: فرق تزعم أن الفلك فعل محدث، وفرق تزعم أنه فعل قديم.

ولما كان هذا البيان مشتركاً للدهريين وغيرهم قال:

نعم لا يجوز أن يكون المبدأ الأول هي السمات لأنها عد ودليل التوحيد يمنعه.  
يريد أن النظام الذي في العالم يظهر منه أن المدير له واحد، كما أن النظام الذي في الجيش يظهر منه أن المدير له واحد وهو قائد الجيش، وهذا كله كلام صحيح.

وقوله: ولا يجوز أن يقال أنه سماء واحد أو جسم واحد أو شخص أو غيره لأنه جسم، والجسم مركب من هيولى وصورة، والمبدأ الأول لا يجوز أن يكون مركباً.

قلت: أما قوله: إن كل جسم مركب من هيولى وصورة فليس هو مذهب الفلسفه في الجرم السماوي إلا أن يكون هنالك هيولي باشتراك الاسم، وإنما هو شيءٌ انفرد به ابن سينا، لأن كل مركب عندهم من هيولى وصورة

محدث، مثل حدوث البيت والخزانة، والسماء ليست عندهم محدثة بهذا النوع من الحدوث، ولذلك سموها أزلية، أي أن وجودها مع الأزل. وذلك أنه لما كان سبب الفساد عندهم هو الهيولي، كان ما ليس بفاسد ليس بذوي هيولي، بل هو معنى بسيط، ولو لا الكون والفساد الذي في هذه الأجرام لما لزم أن تكون مركبة من هيولي وصورة، لأن الأصل أن الجسم واحد في الوجود كما هو في الحس فلولا فساد هذه الأجسام لقضينا أنها بسيطة، وأن الهيولي هي الجسم، فالجسم السماوي لما كان لا يفسد دل على أن الهيولي فيه هي الجسمية الموجودة بالفعل، وأن النفس التي فيه ليس لها قوام بهذا الجسم، لأن هذا الجسم ليس يحتاج في بيته إلى النفس كما يحتاج أجسام الحيوانات، وإنما يحتاج إلى النفس لأن من ضرورة وجودها أن تكون متنفسة، بل لأن الأفضل من ضرورته أن يكون بالحالة الأفضل، والمتنفسة أفضل من غير المتنفسة، والأجرام السماوية لا خلاف عندهم أنه ليس فيها قوة الجوهر، فليست ضرورة ذات مادة كما هي الأجرام الكائنة، فاما أن تكون كما يقول ثامسطيوس صوراً، وأما أن يكون لها مواد باشتراك، وأنا أقول: وأما أن تكون هي المواد أنفسها أو تكون مواد حية بذاتها لا حية بحياة.

قال أبو حامد والجواب من وجهين:

أحددهما: إنه يلزم على مساق مذهبهم أن تكون أجسام العالم قديمة كذلك لا علة لها وقولهم: إن بطلان ذلك يعلم بضرر ناف فسيبطل ذلك عليهم في مسألة التوحيد وفي نفي الصفات بعد هذه المسألة المتقدمة الذكر.

قلت: يريد أنهم إذا لم يقدروا أن يثبتوا الوحدانية ولا قدرروا أن يثبتوا أن الواحد ليس بجسم لأنهم إذا لم يقدروا على نفي الصفات كان ذلك الأول عندهم ذاتاً بصفات، وما كان على هذه الصفة فهو جسم أو قوة في جسم لزمه أن تكون الأول التي لا علة لها هي الأجرام السماوية. وهذا القول لازم لمن يقول بالقول الذي حكاه عن الفلسفه، والفلسفه ليس يحتجون على وجود الأول الذي لا علة له بما نسبه إليهم من الاحتجاج، ولا يزعمون أيضاً أنهم يعجزون عن دليل التوحيد ولا عن دليل نفي الجسمية عن المبدأ الأول، وستأتي هذه المسألة فيما بعد.

قال أبو حامد: والوجه الثاني: وهو الخاص بهذه المسألة هو أن يقال: ثبت تقديرأ

أن هذه الموجودات لها علة ولكن لعل لها علة ولعلة العلة علة وهكذا إلى غير نهاية . وقولهم أنه يستحيل إثبات علل لا نهاية لها لا يستقيم منهم فإننا نقول عرقتم ذلك ضرورة بغير وسط أو عرفتكم بوسط ولا سهل إلى دعوى الضرورة وكل مسلك ذكرتموه في النظر يبطل عليكم بتجويز دورات لا أول لها وإذا جاز أن يدخل في الوجود ما لا نهاية له فلم يعد أن يكون بعضها علة لبعض ويتنهى من الطرف الأخير إلى معلول لا معلول له ولا يتنهى من الجانب الآخر إلى علة لا علة لها كما أن الزمان السابق له آخر وهو الآن الراهن ولا أول له ، فإن رزعمتم أن العوادت الماضية ليست موجودة معاً في الحال ولا في بعض الأحوال والمعدوم لا يوصف بالتأهي و عدم التاهي فيلزمكم في التفوس البشرية المقارنة للأبدان فإنها لا تغنى عنكم ، وال موجود المفارق للبدن من النفوس لا نهاية لأعدادها إذ لم تزل نطفة من إنسان وإنسان من نطفة إلى غير نهاية ، ثم كل إنسان مات فقد بقيت نفسه وهو بالعدد غير نفس من مات قبله ومعه وبعده وإن كان الكل بالنوع واحداً فعنكم في الوجود في كل حال نفوس لا نهاية لأعدادها .

فإن قبل التفوس ليس لبعضها ارتباط بالبعض ولا ترتيب لها بالطبع ، ولا بالوضع ، وإنما نحيل نحو موجودات لا نهاية لها إذا كان لها ترتيب بالوضع كال أجسام فإنها مرتبة بعضها فوق البعض أو كان لها ترتيب بالطبع كالعلل والمعلولات وأما التفوس فليست كذلك .  
قلنا وهذا الحكم في الوضع ليس طرده بأولى من عكسه فلم أحلم أحد القسمين دون الآخر؟ وما البرهان المفرق؟ ولم تنكرون على من يقول: إن هذه التفوس التي لا نهاية لها .  
وإذا قدرنا وجود نفس واحدة في كل يوم وليلة ، كان الحاصل في الوجود الآن خارجاً عن النهاية ، واقعاً على ترتيب في الوجود . أي بعضاً بعد بعض . والعلة غابتها أن يقال: إنها قبل المعلول بالطبع ، كما يقال: إنها فوق المعلول بالذات ، لا بالمكان . فإذا لم يستحل ذلك في القبل الحقيقي الزماني ، فينبغي أن لا يستحيل في القبل الذاتي الطبيعي . وما بهم لم يجوزوا أجساماً بعضها فوق بعض بالمكان إلى غير نهاية ، وجوزوا موجودات بعضها قبل بعض . وهل هذا إلا تحكم بارد لا أصل له .

قلت: قوله: ولكن لعل لها علة ، ولعلة العلة علة ، وهكذا إلى غير نهاية . إلى قوله: وكل مسلك ذكرتموه في النظر يبطل عليكم ، بتجويز دورات لا أول لها . شك قد تقدم الجواب فيه ، حين قلنا: إن الفلسفة لا يجوزون علاً ومعلولات لا نهاية لها ، لأنه يؤدي إلى معلول لا علة علة ، ويوجبونها بالعرض من قبل علة قديمة ، ولكن لا إذا كانت مستقيمة ، ومعاً ، ولا في مواد لا نهاية لها ، لا إذا كانت دوراً .

وأما ما يحكى عن ابن سينا أنه يجوز نفوساً لا نهاية لها ، وأن ذلك إنما يمتنع فيما له وضع ، فكلام غير صحيح ، ولا يقول به أحد من الفلاسفة .

وامتناعه يظهر من البرهان العام الذي ذكرناه عنهم. فلا يلزم الفلسفة شيء مما أزمهم من قبل هذا الوضع، أعني القول بوجود نفوس لا نهاية لها بالفعل، ومن أجل هذا قال بالتالي من قال: إن النفوس متعددة بتعدد الأشخاص، وإنها باقية.

وأما قوله: «وما بالهم لم يجوزوا أجساماً بعضها فوق بعض بالمكان إلى غير نهاية، وجوزوا موجودات بعضها قبل بعض بالزمان إلى غير نهاية، وهل هذا إلا تحكم بارد لا أصل له؟».

فإن الفرق بينهما عند الفلسفة ظاهر جداً، وذلك أن وضع الأجسام لا نهاية لها معاً، يلزم عنه أن يوجد لما لا نهاية له كل، وأن يكون بالفعل، وذلك مستحيل. والزمان ليس بذي وضع، فليس يلزم من وجود أجسام بعضها قبل بعض إلى غير نهاية وجود ما لا نهاية له بالفعل، وهو الذي امتنع عندهم.

قال أبو حامد مجبياً عن الفلسفة:

ـ فإن قيل: البرهان القاطع على استحالة علل إلى غير نهاية أن يقال: كل واحد من أحد العلل إما أن تكون ممكناً في نفسها، أو واجبة. فإن كانت واجحة فلم تفتقر إلى علة؟ وإن كانت ممكناً، فالكل موصوف بالإمكان، وكل ممكناً مفتقر إلى علة زائدة على ذاته، ففتقر الكل إلى علة خارجة عنه.

قلت: هذا البرهان الذي حکاه عن الفلسفة أول من نقله إلى الفلسفة ابن سينا على أنه طريق خير من طريق القدماء، لأنه زعم أنه من جوهر الموجود وأن طرق القوم من أعراض تابعة للمبادأ الأول. وهو طريق أخذته ابن سينا من المتكلمين، وذلك أن المتكلمين ترى أن المعلوم بنفسه أن الموجود ينقسم إلى ممكناً وضروري، ووضعوا أن الممكناً يجب أن يكون له فاعل، وأن العالم بأسره لما كان ممكناً وجب أن يكون الفاعل له واجب الوجود، هذا هو اعتقاد المعتزلة قبل الأشعرية وهو قول جيد ليس فيه كذب إلا ما وضعوا من أن العالم بأسره ممكناً، فإن هذا ليس معروفاً بنفسه. فأراد ابن سينا أن يعمم هذه القضية ويجعل المفهوم من الممكناً ما له علة كما ذكر أبو حامد. وإذا سومن في هذه التسمية لم تنته به التسمية إلى ما أراد، لأن قسمة الموجود أولاً إلى ما له علة وإلى ما لا علة له ليس معروفاً بنفسه، ثم ما له علة ينقسم إلى ممكناً وإلى ضروري، فإن فهمنا منه الممكناً الحقيقي أفضى إلى ممكناً ضروري، ولم

يفض إلى ضروري لا علة له، وإن فهمنا من الممكن ما له علة وهو ضروري، لم يلزم عن ذلك إلا أن ما له علة فله علة، وأمكن أن نضع أن تلك لها علة، وأن يمر ذلك إلى غير نهاية، فلا ينتهي الأمر إلى موجود لا علة له وهو الذي يعنونه بواجب الوجود إلا أن يفهم من الممكن الذي وضعه بأزاء ما لا علة له، الممكن الحقيقي، فإن هذه الممكنت هي التي يستحيل وجود العلل فيها إلى غير نهاية، وأما إن عني بالممكن ما له علة من الأشياء الضرورية فلم يتبيّن بعد أن ذلك مستحيل بالوجه الذي تبيّن في الموجودات الممكنة بالحقيقة، ولا يتبيّن بعد أن هنا ضرورياً يحتاج إلى علة فيجب عن وضع هذا أن ينتهي الأمر إلى ضروري بغير علة، إلا أن يبيّن أن الأمر في الجملة الضرورية التي من علة ومعلول كالأمر في الجملة الممكنة.

قال أبو حامد: قلنا: لفظ الممكن والواجب لفظ بهم إلا أن يراد بالواجب ما لا علة لوجوده ويراد بالممكن ما لوجوده علة وإن كان المراد هذا فالترجع إلى هذه اللفظة فنقول: كل واحد ممكن على معنى أن له علة زائدة على ذاته والكل ليس بمحض على معنى أنه ليس له علة زائدة على ذاته خارجة منه وإن أردت بلفظ الممكن غير ما أردناه فهو ليس بمفهوم.

فإن قيل: فهذا يؤدي إلى أن يتقوّم واجب الوجود بمحضات الوجود وهو محال.

قلنا: إن أردتم بالواجب والممكن ما ذكرناه فهو نفس المطلوب فلا نسلم أنه محال وهو كقول الفائل: يستحيل أن يتقوّم القديم بالحوادث والزمان عندهم قديم وأحاد الدورات هادنة، وهي ذوات أوائل، والمجموع لا أول له. فقد تقدم ما لا أول له، بذوات أوائل، وصدق ذوات الأوائل على الأحاد، ولم يصدق على المجموع. فكذلك يقال على كل واحد إن له علة، ولا يقال للمجموع علة. وليس كل ما صدق على الأحاد يلزم أن يصدق على المجموع، إذ يصدق على كل واحد أنه واحد، وأنه بعض، وأنه جزء، ولا يصدق على المجموع. وكل موضع عينه من الأرض فإنه قد استضاها بالشمس في النهار، وأظلم بالليل. وكل واحد حادث بعد أن لم يكن، أي له أول، والمجموع عندهم ما له أول. فتبيّن أن من يجوز حوادث لا أول لها، وهي صور العناصر الأربع فلا ينتهي من إنكار علل لا نهاية لها. ويخرج من هذا أنه لا سيل لهم إلى الوصول إلى إثبات المبدأ الأول، لهذا الإشكال، وترجع فرقهم إلى التحكم بالمحض.

قلت: وضع أسلاب ممكنة لا نهاية لها، يلزم عنده وضع ممكن لا فاعل له. وأما وضع أشياء ضرورية لها علل غير متناهية فإنما يلزم عن ذلك أن يكون ما وضع أن له علة، ليس له علة، وهو صحيح، إلا أن المحال اللازم عن

أسباب بهذه الصفة غير اللازم عن أسباب من طبيعة الممكн، فلذلك إن أراد مريد أن يخرج هذا القول الذي استعمله ابن سينا مخرج برهان، أن يستعمل هكذا الموجودات الممكنة، لا بد لها من علل تقدم عليها. فإن كانت العلل ممكنة لزم أن يكون لها علل، ومر الأمر إلى غير نهاية. وإن مر الأمر إلى غير نهاية لم يكن هنالك علة، فلزم وجود الممكن بلا علة، وذلك مستحيل. فلا بد أن يتنهى الأمر إلى علة ضرورية. فإذا انتهى الأمر إلى علة ضرورية لم تخل هذه العلة الضرورية أن تكون ضرورية بسبب، أو بغير سبب. فإن كانت بسبب سبباً أيضاً في ذلك السبب. فاما أن تمر الأسباب إلى غير نهاية، فيلزم أن يوجد بغير سبب ما وضع أنه موجود بسبب، وذلك محال، فلا بد أن يتنهى الأمر إلى سبب ضروري بلا سبب، أي بنفسه. وهذا هو واجب الوجود ضرورة.

ف بهذا النوع من التفصيل يكون البرهان صحيحاً. وأما إذا خرج المخرج الذي أخرجه ابن سينا فليس ب صحيح من وجوه :

أحدها: أن الممكн المستعمل فيه هو باشتراك الاسم، وقسمة الموجود أولاً فيه إلى ما هو ممكн، وإلى ما هو غير ممكن، ليس ب صحيح؛ أعني أنها ليست قسمة تحصر الممكن بما هو موجود.

#### وأما قوله في الرد على الفلاسفة

فتقول: كل واحد ممكн على معنى أن له علة زائدة على ذاته. والكل ليس بممكн على معنى أنه ليس له علة زائدة على ذاته، خارجة منه.

يريد: وإذا سلم الفلسفه أنهم يعنون بممكن الوجود ماله علة، وبواجب الوجود ما ليس له علة، قبل لهم: لا يمتنع عن أصولكم أن تكون علل ومعلمولات لا نهاية لها، وتكون الجملة واجبة الوجود، فإن من أصولهم أنهم يجوزون أن يكون حكم الجزء غير حكم الكل والجميع. وهذا القول الاختلال فيه من وجوه، أحدها أنهم لا يجوزون عللاً بالذات غير متناهية على ما تقدم، سواء كانت العلل والمعلمولات من طبيعة الممكن أو من طبيعة الضروري على ما تبين من قولنا. والاختلال الذي لزم ابن سينا في هذا القول أنه قبل له: إذا قسمت الموجود إلى ممكن الوجود وواجب الوجود وعنيت بالممكن الوجود ما له علة، وبالواجب ما ليس له علة، لم يمكن أن تبرهن على إمكان وجود علل لا

نهاية لها، لأنه يلزم عن وجودها غير متناهية أن تكون من الموجودات التي لا علة لها، فتكون من جنس واجب الوجود، لا سيما أنه يجوز عندكم أن يتقوم الأزلي من أسباب لا نهاية لها كل واحد منها حادث، وإنما عرض لهذا القول هذا الاختلال بقسمه الموجود إلى ما لا علة له، وإلى ما له علة، ولو قسمه على هذا التحدي الذي قسمناه لم يكن عليه شيء من هذه الاعتراضات.

وقوله: أن القدماء يسلمون أنه قد يتقوم قديم مما لا نهاية له لتجويفهم دورات لا نهاية لها هو قول فاسد، فإن هذا إنما يقال عليه اسم القديم مع القديم الذي هو واحد باشتراك.

وقوله: فإن قيل فهذا يؤدي إلى أن يتقوم واجب الوجود بممكنات الوجود، فلنا: إن أردتم بالواجب والممكن ما ذكرناه فهو نفس المطلوب، فلا نسلم أنه محال. يريد أنهم إن أرادوا بالواجب ما لا علة له، وبالإمكان ما له علة، فلا سلم أنه يستحيل أن يتقوم ما ليس له علة بعلل لا نهاية لها، لأن إزالتا أن ذلك مستحيل هو رفع لعلل لا نهاية لها، وإنزالكم واجب الوجود هي نتيجتكم التي ربمن إنتاجها.

ثم قال: وهو كقول القائل يستحيل أن يتقوم القديم بالحوادث، والزمان عندهم قديم وآحاد الدورات حادة وهي ذوات أوائل، والمجموع لا أول له فقد تقام ما لا أول له بذوات أوائل، وصدق أنها ذوات أوائل على الآحاد، ولم يصدق على المجموع فكذلك يقال: على كل واحد أن له علة، ولا يقال للمجموع علة وليس كل ما صدق على الآحاد يلزم أن يصدق على المجموع، إذ يصدق على كل واحد أنه واحد وأنه بعض وأنه جزء، ولا يصدق على المجموع.

يريد أنه لا يستحيل أن يتقم ما لا علة له بمعمولات غير متناهية، كما يتقم القديم عندكم بالحوادث التي لا نهاية لها، فإن الزمان عندهم قديم، وهو يتقم بأزمنة محددة. وكذلك حركة الفلك عندكم قديمة، والدورات التي تقوم منها غير متناهية.

والجواب أن الفلسفه ليس من أصولهم وجود قديم قائم من أجزاء محددة من جهة ما هي غير متناهية، بل هم أشد الناس، إنكاراً لهذا، وإنما هذا من قول الدهريه. وذلك أن المجموع لا يخلو أن يكون من أشخاص متناهية، كائنة فاسدة، أو غير متناهية. فإن كان من متناهية، فالكل متافق على أن الجنس كائن

فاسد، وإن كان من أشخاص غير متناهية، فإن الدهرية تضع أنه ممكן، وواجب أن يكون المجموع أزلياً، من غير علة توجد عنها.

وأما الفلسفه فإنهم يجرون ذلك، ويرون أن مثل هذه الأجناس، من جهة ما تقوم بأشخاص ممكنة فاسدة أنه لا بد لها من سبب خارج جنسها دائم أزلي، هو الذي من قبله استفادت هذه الأجناس الأزلية. ولا يزعمون أيضاً أن استحالة علل لا نهاية لها، هي من قبل استحالة تقويم القديم بما لا نهاية له. فهم يقولون: إن كون الحركات المختلفة بالجنس هنا دائمة لا تخل هو أن هنالك حركة واحدة بالعدد أزلية. وأن السبب في أن هنالك أجساماً كائنة فاسدة بالأجزاء، أزلية بالكل، أن هنالك موجوداً أزلياً بالجزء والكل وهو الجرم السماوي. والحركات التي لا نهاية لها، إنما صارت أبدية بالجنس من قبل حركة واحدة بالعدد، متصلة دائمة، وهي حركة الجرم السماوي. ولبس حركة السماء مؤلفة من دورات كثيرة إلا في الذهن فقط. وحركة الجرم السماوي إنما استفادت الدوام، وإن كانت كائنة فاسدة بالأجزاء، من قبل محرك لا يمكن فيه أن يحرك نارة ولا يحرك أخرى، ومن قبل متحرك لا يمكن فيه أيضاً أن يتحرك حيناً ويسكن حيناً، من جهة ما هو متحرك، كما يلقي ذلك في المتحركات التي لدينا.

ومذهب الناس في الأجناس ثلاثة مذاهب:

- مذهب من يرى أن كل جنس فهو كائن فاسد، من قبل أنه متناهي الأشخاص.

- ومذهب من يرى أن من الأجناس ما هي أزلية، أي لا أول لها ولا آخر، من قبل أنه يظهر من أمرها أنها من أشخاص غير متناهية وهؤلاء قسمان: قسم قالوا: إن أمثل هذه الأجناس إنما يصح لها الدوام من علة ضرورية واحدة بالعدد، وإلا لحقها أن تendum مرات لا نهاية لها في الزمان الذي لا نهاية له. وهؤلاء هم الفلسفه.

- وقسم اعتقدوا أن وجود أشخاصها غير متناهية، كاف في كونها أزلية وهم الدهرية.

قف على هذه الثلاثة الآراء. فجملة الاختلاف هو راجع إلى هذه الثلاثة

أصول في كون العالم أزلياً أو غير أزلي، وهل له فاعل أو لا فاعل له، وقول المتكلمين، ومن يقول بحدوث العالم طرف، وقول الدهرية طرف آخر، وقول الفلسفه منوسط بينهما.

وإذا تقرر هذا كله، فقد تبين لك أن من يقول أن من يجوز عللاً لا نهاية لها ليس يمكن أن يثبت علة أولى قول كاذب، بل الذي يظهر ضد هذا وهو أنه من لا يعترف بوجود علل لا نهاية لها لا يقدر أن يثبت علة أولى أزلية، لأن وجود معلومات لا نهاية لها هي التي اقتصت وجوب علة أزلية من قبلها استفاد وجوداً ما لا نهاية له، وإلا فقد كان يجب أن تناهى الأجناس التي كل واحد من أشخاصها محدث، وبهذا الوجه فقط أمكن أن يكون القديم علة للحوادث، وأوجب وجود الحوادث التي لا نهاية لها وجود أول قديم واحد سبحانه لا إله إلا هو.

قال أبو حامد مجبياً عن الفلسفه في الاعتراض الذي وجهه عليهم:

فإن قيل: الدورات ليست موجودة في الحال ولا صور العناصر، وإنما الموجود منها صورة واحدة بالفعل وما لا وجود له لا يوصف بالتأهي وعدم التناهي إلا إذا قدر في الوهم وجودها ولا يبعد ما يقدر في الوهم وإن كانت المقدرات بعضها عللاً لبعض فالإنسان قد يفرض ذلك في وهمه، وإنما الكلام في الموجودات في الأعيان لا في الأذهان. فلا يبقى إلا نفوس الأموات، وقد ذهب بعض الفلسفه إلى أنها كانت واحدة أزلية قبل التعلق بالأبدان وعند مفارقة الأبدان تتحدد فلا يكون فيه عدد فضلاً من أن توصف بأنه لا نهاية لها، وقال آخرون: النفس نابعة للمزاج وإنما معنى الموت عدمها ولا قوام لها بمحورها دون الجسم فإذا لا وجود للنفس إلا في حق الأحياء والآحياء الموجودون محصورون ولا تنفي النهاية عنهم، والمعدومون لا يوصفون أصلاً لا بوجود النهاية ولا بعدمها إلا في الوهم إذا فرضوا موجودين.

ثم قال: والجواب أن هذا الإشكال في النفوس أوردته عن ابن سينا والفارابي والمحققين منهم إذ حكموا بأن النفس جوهر قائم بنفسه، وهو اختيار أرسطو والمعتبرين من الأوائل. ومن عدل عن هذا المثلك فنقول له: هل يتصور أن يحدث مع كل آن شيء يبقى أم لا فإن قالوا لا فهو محال وإن قالوا نعم ملئنا فإذا قدرنا كل يوم حدوث شيء ويقاءه اجتماع إلى الآن لا محالة موجودات لا نهاية لها فالدورة وإن كانت منقضية فحصول موجود فيها يبقى ولا ينقضي غير مستحيل، وبهذا التقدير يتقرر الإشكال ولا غرض في أن يكون ذلك الباطني نفس آدمي أو جني أو شيطان أو ملك أو ما شئت من الموجودات وهو لازم على كل مذهب لهم إذا أثبتو دورات لا نهاية لها.

قلت: أما جوابه عن الفلسفة بأن ما سلف من الدورات معدومة، وكذلك ما سلف من صور العناصر المتكون بعضها عن بعض معدومات. والمعدوم لا يتصف لا بالتأهي ولا بعدم التأهي، فليس بجواب صحيح، وقد تقدم ذلك. وما تشكك به عليهم من أمر اعتقادهم في النقوص، فليس شيء من ذلك من مذاهب القوم.

والنقلة من مسألة إلى مسألة فعل سفسطائي.

## المسألة الخامسة

في بيان عجزهم عن إقامة الدليل على أن الله تعالى واحد، وأنه لا يجوز فرض اثنين واجبي الوجود كل واحد منها لا علة له

واستدلالهم على هذا بمسلكين:

المسلك الأول: قالوا: إنهم لو كاتا اثنين لكان نوع وجود الوجود مقولاً على كل واحد منها. وما قيل عليه أنه واجب الوجود فلا يخلو: إما أن يكون وجود وجوده لذاته، فلا يتصور أن يكون لغيره، أو وجوب الوجود له علة، فيكون ذات واجب الوجود معلولاً، وقد افنيت علة له وجوب الوجود له. ونحن لا نزيد بواجب الوجود إلا مالا ارتباط لوجوده بعنة بجهة من الجهات.

وزعموا أن نوع الإنسان مقول على زيد، وعلى عمرو، وليس زيد إنساناً لذاته، إذ لو كان إنساناً لذاته، لما كان عمرو إنساناً، بل لعلة جعلته إنساناً، وقد جعلت عمرأً أيضاً إنساناً فتكثرت الإنسانية بتكثر المادة الحاملة لها. وكذلك ثبوت وجوب الوجود لواجب الوجود، إن كان لذاته فلا يمكن إلا له وإن كان لعلة فهو إذاً معمول وليس بواجب الوجود فقد ظهر بهذا أن واجب الوجود لا بد أن يكون واحداً.

فهذا القول الذي أورده أبو حامد.

ثم قال أبو حامد مجيناً لهم على طريق المناقضة:

قلنا: قولكم نوع وجود وجوب الوجود لذاته أو لعلة تقسيم خطأ في وضعه، فإننا قد بينا أن لفظ وجود وجوب الوجود فيه إجمالاً إلا أن يراد به نفي العلة فلتستعمل هذه العبارة فنقول لم يستحيل ثبوت موجودين لا علة لهم وليس أحدهما علة للأخر. فقولكم إن الذي لا علة له لا علة له أما لذاته وأما لسبب تقسيم خطأ لأن نفي العلة واستغناء الوجود عن العلة لا يطلب له علة فائي يعني لقول القائل أن ما لا علة له لا علة له أما لذاته أو لعلة إذ قولنا لا علة له سلب محض والسلب الممحض لا يكون له سبب ولا يقال فيه أنه لذاته أو لا

لذاته . وإن عتبتم بوجوب الوجود وصفاً ثابتاً لواجب الوجود سوى أنه موجود لا علة لوجوده فهو غير مفهوم في نفسه والذي ينسك من لفظه تقي العلة لوجوده وهو سلب محض لا يقال فيه أنه لذاته أو لعلة حتى يعني على وضع هذا التقسيم غرض فدل أن هذا برهان من خرف لا أصل له . بل نقول معنى أنه واجب الوجود أنه لا علة لوجوده ولا علة لكونه بل لا علة أصلاً وليس كونه بلا علة مطلقاً أيضاً بذاته بل لا علة لوجوده ولا علة لكونه بلا علة أصلاً . وهذا التقسيم لا ينطوي إلى بعض صفات الإثبات فضلاً عمما يرجع إلى السلب إذ لو قال قائل السوداد لون لذاته أو لعلة فإن كان لذاته فيبني أن لا تكون الحمرة لوناً وأن لا يكون هذا النوع أعني اللونية إلا لذات السوداد وإن كان السوداد لوناً لعلة جعلته لوناً فيبني أن يعقل سواد ليس بلون ، أي لم تجعله العلة لوناً ، فإن ما يثبت للذات زائداً على الذات لعلة يمكن تقدير عدمه في الوهم وإن لم يتحقق في الوجود ، ولكن يقال: هذا التقسيم خطأ في الوضع فلا يقال في في السوداد أنه لون لذاته قوله يمنع أن يكون لغير ذاته ، فكذلك لا يقال أن هذا الموجود واجب لذاته أي لا علة له لذاته قوله يمنع أن يكون ذلك لغير ذاته مجال .

قلت: هذا المسلك في التوحيد هو مسلك انفرد به ابن سينا وليس هو مسلك لأحد من قدماء الفلاسفة وهو مؤلف من مقدمات عامة يكاد أن تكون معانيها مقوله باشتراك ، فيدخلها من أجل ذلك المعاندة كثيراً ، ولكن إذا فصلت تلك المعانى وعُين المقصود منها قرب من الأقوال البرهانية .

فقول أبو حامد في التقسيم الأول: إنه تقسيم فاسد قول غير صحيح ، وذلك أنه قال: إن المفهوم من واجب الوجود ما لا علة له ولو قال قائل فيما لا علة له إما أن يكون: لا علة له لذاته ، أو لعلة ، لكن قوله قولًا مستحلاً ، فكذلك قول القائل واجب الوجود لا يخلو أن يكون واجب الوجود، إما لذاته ، وإما لعلة . وليس الأمر كذلك ، وإنما يعني القول هل كونه واجب الوجود لطبيعة تخصه من حيث هو واحد بالعدد أو لطبيعة مشتركة له ولغيره . مثال ذلك أن نقول: هل عمرو إنسان من جهة أنه عمرو ، أو من جهة طبيعة مشتركة له ولخالد ، فإن كان إنساناً من جهة ما هو عمرو ، فليس توجد الإنسانية لغيره ، وإن كان من جهة طبيعة مشتركة فهو مركب من طبيعتين: عامة وخاصة ، والمركب مخلوق ، وواجب الوجود ليس له علة ، فواجب الوجود واحد ، فإنه إذا أخرج القول هذا المخرج كان قول ابن سينا صحيحاً .

وقوله: والسلب المحض لا يكون له سبب ، ولا يقال فيه أنه لذاته أو لا لذاته .

كلام غير صحيح أيضاً ، لأن الشيء قد يسلب عن الشيء ، أما لمعنى بسيط بخصوصه وهو الذي ينبغي أن يفهمه هنا من ذاته ، وإنما لصفة غير خاصة له ،

وهو الذي ينبغي أن يفهم هنا من اسم العلة.

وقوله: إن هذا ليس يصدق في الصفات التي على طريق الإيجاب فضلاً عن التي تكون على طريق السلب، ومعاندته ذلك بالمثال الذي أتي به من السواد واللونية، وذلك أن معنى قوله هو أن قولنا في السواد أنه لون لا يقتسم الصدق والكذب عليه قول القائل: إما أن يكون لوناً لذاته أو لعلة، بل كلام القولين كاذبان، وذلك أنه إن كان لوناً لذاته لزم إلا تكون الحمرة لوناً كما أنه إن كان عمرو إنساناً لذاته لزم إلا يكون خالد إنساناً، وإن كان لوناً لعلة لزم أن تكون تلك الصفة زائدة على الذات، وكل ما هو زائد على الذات أمكن أن يتصور بنفسه دون الزائد، فيلزم هذا الوضع أن يتصور السواد من غير اللونية، وذلك مستحيل، وهو كلام مغلوط سفسطاني، للاشتراك الذي في اسم العلة، وفي قولنا لذاته. وذلك أنه إذا فهم من الذات مقابل ما بالعرض كان صادقاً قولنا: إن اللون موجود للسواد بذاته، ولم يمتنع أن يكون موجوداً لغيره، أي للحمرة، وإذا فهم من قولنا أنه موجود للسواد لعلة، أي لمعنى زائد على السواد؛ أعني لعلة خارجة عن الشيء، لم يلزم عنه أن يتصور السواد دون اللونية، لأن الجنس معنى زائد على الفصل والنوع، وليس يمكن أن يتصور النوع أو الفصل دون الجنس، وإنما يمكن ذلك في الزائد الذي هو عرضي لا في الزائد الجوهرى، وعلى هذا يقتسم الصدق والكذب قولنا: إن اللون موجود للسواد بذاته أو لعلة، أي أن اللون لا يخلو أن يكون موجوداً للسواد بما هو نفس السواد، أو بما هو معنى زائد على السواد. وهذا هو الذي أراد ابن سينا بقوله: إن واجب الوجود لا يخلو أن يكون واجب الوجود لمعنى يخصه في نفسه، أو لمعنى زائد على نفسه لا يخصه، فإن كان لمعنى يخصه لم يتصور هنالك موجودان إثنان كل واحد منها واجب الوجود، وإن كان لمعنى يعم كل واحد منها مرتكباً من معنى يعم ومعنى يخص، والمركب غير واجب الوجود من ذاته. وإذا كان هذا هكذا فقول: أبي حامد فما الذي يمنع أن يتصور موجودان إثنان كل واحد منها واجب الوجود كلام مستحيل.

فإن قيل: إنه قد قلت: إن هذا هو قريب من البرهان والظاهر منه البرهان. قلنا: إنما قلنا ذلك لأن قوة هذا البرهان هي قوة قول القائل إن المعايرة بين الاثنين المفترضين واجبي الوجود لا يخلو أن تكون معايرة: إما بالشخص،

فيشتراك في الصفة النوعية، وإنما بال النوع، فيشتراك في الصفة الجنسية، وكل المعايرتين إنما توجد للمركيبات. ونقصان هذا عن البرهان إنه قد تبين أن هنالك موجودات تتغير وهي بساط لا تغير النوع، ولا تغير الأشخاص، وهي العقول المفارقة، لكن تبين من أمرهم أنه يجب أن يكون فيها المتأخر في الوجود، والمتقدم، وإلا لم يعقل هنالك تغير أصلًا. وبرهان ابن سينا يتم على هذا الوجه: واجب الوجود إن كان إثنين فلا يخلو أن تكون المعايرة التي بينهما بالعدد، أو بال النوع، أو بالتقديم والتأخير، فإن كانت المعايرة التي بينهما بالعدد كانا متفقين بال النوع، وإن كان التغير بال النوع كانا متفقين بالجنس، وعلى هذين النوعين يلزم أن يكون واجب الوجود مركيباً، وإن كان التغير الذي بينهما بالتقديم والتأخير يجب أن يكون واجب الوجود واحدًا وهو العلة لجميعها، وهذا هو الصحيح. فواجب الوجود إذا واحداً، إذ لم يكن هنا غير هذه الثلاثة الأقسام، بطل منها الإثنان وصح القسم الذي يوجب انفراد واجب الوجود بالوحدانية.

سلوكهم الثاني: إن قالوا: لو فرضنا واجبي الوجود لكننا متماثلين من كل وجه أو مختلفين، فإن كانا متماثلين من كل وجه فلا يعقل التعدد والاتثنية إذ السوادان هما إثنان إذا كانا في محلين أو في محل واحد ولكن في وقتين إذ السواد والحركة في كل واحد في وقت واحد هما إثنان لا اختلاف ذاتهما، وإنما إذا لم يختلف الذاتان كالسودادين مع اتحاد الزمان والمكان لم يعقل التعدد ولو جاز أن يقال في وقت واحد في محل واحد سوادان لجاز أن يقال في حق كل شخص أنه شخصان، ولكن ليس بين بينهما معايرة. وإذا استحال التمثال من كل وجه ولا بد من الاختلاف ولم يمكن بالزمان ولا بالمكان فلم يبق إلا الاختلاف في الذات، ومهمما اختلفا في شيء فلا يخلو أنها إن اشتراكاً في شيء أو لا يشتراكاً في شيء، فإن لم يشتراكاً في شيء فهو محال إذ يلزم لا يشتراكاً في الوجود ولا في وجوب الوجود ولا في كون كل واحد قائمًا بنفسه لا في موضوع وإذا اشتراكاً في شيء وانختلفاً في شيء كان ما فيه الاشتراك غير ما فيه الاختلاف فيكون، ثم تركيب وانقسام بالقول. وواجب الوجود لا تركيب فيه، وكما لا ينقسم بالكمية فلا ينقسم أيضًا بالقول الشارح إذ لا يتركب ذاته من أمور يدل القول الشارح على تعددتها كدلالة الحيوان والناطق على ما تقوم به ماهية الإنسان فإنه حيوان وناطق، ومدلول لفظ الحيوان من الإنسان غير مدلول لفظ الناطق، فيكون الإنسان مركيباً من أجزاء، تتنظم في الحد بالفاظ تدل على تلك الأجزاء ويكون اسم الإنسان لمجموعة وهذا لا يتصور ودون هذا لا تتصور الثنية.

والجواب أنه مسلم، أنه لا تتصور الثنية إلا بالمعايرة في شيء ما، وأن المتماثلين من

كل وجه لا يتصور تغايرهما ولكن قولكم: إن هذا النوع من التركيب محال في المبدأ الأول  
تحكم محضر فما البرهان عليه؟

ولترسم هذه المسألة على حالها، فإن من كلامهم المشهور أن المبدأ الأول لا ينقسم  
بالقول الشارح، كما لا ينقسم بالكمية، وعليه يبني إثبات وحدانية الله سبحانه عندهم.

قلت: لم يشعر أبو حامد بالاحتلال الذي في هذا المسلك الثاني  
فأخذ يتكلّم معهم في تجويز الكثرة بالحد على واجب الوجود التي نفوا عنها  
ورأى أن يجعلها مسألة على حدتها لأن المنكّلّمين من الأشعرية يجوزون على  
المبدأ الأول الكثرة إذ يجعلونه ذاتاً وصفاتان، والاحتلال الذي في هذا المسلك  
الثاني أن المتبادرين قد تباينا في جوهريهما من غير أن يتفقا في شيء إلا في  
اللفظ فقط، وذلك إذا لم يكونا متفقين في جنس أصلًا لا قريب ولا بعيد مثل  
اسم الجسم عند الفلسفه المقول على الجسم السماوي والجسم الفاسد،  
ومثل اسم العقل المقول على الأمور الكائنة الفاسدة والأزلية، فإن أشباه هذه  
اللفاظ هي أشبه أن تدخل في الأسماء المشتركة منها في الأسماء المترادفة،  
 فإذا ليس يلزم في الموجودات المتباعدة أن تكون مركبة.

ولما اقتصر أبو حامد في جوابهم في هذا المسلك على هذا القدر الذي  
ذكره أخذ يقرر أولاً مذهبهم في التوحيد ثم يروم معاندتهم.

قال أبو حامد حكاية عن الفلسفه

بل زعموا: أن التوحيد لا يتم إلا بإثبات الوحدة لذات الباري من ككل وجه وإثبات  
الوحدة بمعنى الكثرة من كل وجه والكثرة تطرق إلى الذوات من خمسة أوجه:  
الأول: بقبول الانقسام فعلاً أو وهماً فلذلك لم يكن الجسم الواحد واحداً مطلقاً فإنه  
واحد بالاتصال القائم القابل للزوال فهو منقسم في الوهم بالكمية. وهذا محال في المبدأ  
الأول.

الثاني أن ينقسم الشيء في العقل إلى معنين مختلفين، لا بطريق الكمية، كانقسام  
الجسم إلى الهايوبي والصورة، فإن كل واحد من الهايوبي والصورة، وإن كان لا يتصور أن  
يقوم بنفسه دون الآخر فهما شيئاً مختلفان بالحد والحقيقة يحصل بمجموعهما واحد هو  
الجسم. وهذا أيضاً منفي عن الله تعالى، فلا يجوز أن يكون الباري صورة في جسم ولا مادة  
في هايوبي لجسم ولا مجموعهما. أما مجموعهما فلعلتين أحديهما أنه منقسم بالكمية عند  
التجزئة فعلاً أو وهماً والثانية أنه منقسم بالمعنى إلى الصورة والهايوبي ولا يكون مادة لأنها  
تحتاج إلى الصورة، وواجب الوجود مستغنٍ من كل وجه فلا يجوز أن يرتبط وجوده بشرط

آخر سواه ولا يكون صورة لأنها تحتاج إلى مادة.

الثالث: الكثرة بالصفات بتقدير العلم والقدرة والإرادة، فإن هذه الصفات إن كانت واجبة الوجود كان وجوب الوجود مشتركاً بين الذات وبين هذه الصفات ولزالت كثرة في وجوب الوجود وانتفت الوحيدة.

الرابع: كثرة عقلية تحصل بتركيب الجنس والنوع فإن السواد سواد ولون والسوادية غير اللونية في حيز العقل بل اللونية جنس والسوادية فضل فهو مركب من جنس وفصل، والحيوانية غير الإنسانية في العقل، فإن الإنسان حيوان ناطق والحيوان جنس والناطق فضل وهو مركب من الجنس والفصل وهذا نوع كثرة. فزعموا أن هذا أيضاً منفي عن المبدأ الأول.

الخامس: كثرة تلزم من جهة تقدير ماهية وتقدير وجود تلك الماهية، فإن للإنسان ماهية قبل الوجود يرد عليها ويضاف إليها وكذلك المثلث له ماهية وهو أنه شكل يحيط به ثلاثة أضلاع وليس الوجود جزءاً من ذات هذه الماهية مقروناً لها ولذلك يجوز أن يدرك العاقل ماهية الإنسان ومهنية المثلث وليس يدرى أن لهما وجوداً في الأعيان أم لا؟ ولو كان الوجود مقروناً ل Maherته لما تصور ثبوت Maherته في العقل قبل وجوده، فالوجود مضاد إلى الماهية سواء كان لازماً بحث لا تكون تلك الماهية إلا موجودة كالسماء أو عارضاً بعدما لم يكن ك Maherية الإنسان من زيد وعمر و Maherية الأعراض والصور الحادثة [بعمرو] فزعموا أن هذه الكثرة أيضاً يجب أن تنفي عن الأول. فيقال ليس له ماهية الوجود مضاد إليها بل الوجود الواجب له ك Maherية لغيره، فالوجود الواجب Maherية وحقيقة كلية وطبيعة حقيقة كما أن الإنسان والشجر والسماء Maherية إذ لو ثبت له Maherية لكان الوجود الواجب لازماً لتلك الماهية غير مقرون لها، واللازم تابع ومعلم فيكون الوجود الواجب معلولاً ومناقضاً لكونه واجباً.

قلت: فهذا ما حكاه أبو حامد من أقوال الفلسفه في نفي الكثرة عن الواحد، وهو بعد ذلك يشرع في تقرير ما ناقضوا به أنفسهم في هذا المعنى.

ويتبين نحن أن ننظر أولاً في هذه الأقوال التي ينسبها إليهم ونبين مرتبتها في التصديق، ثم نشير إلى النظر فيما يذكره من مناقضتهم، ثم إلى النظر في عناداتهم التي استعمل معهم في هذه المسألة.

فأول ضروب الانقسام التي ذكر أن الفلسفه ينفونها عن الأول هو الانقسام بالكمية تقديرأً أو وجوداً، وهو متفق عليه عند كل من يعتقد أن المبدأ الأول ليس بجسم، سواء من اعتقد أن الجسم مركب من أجزاء لا تتجزء، أو أن: غير مركب منها، والبرهان على هذا هو البرهان على أنه ليس بجسم، وسيأتي الكلام على هذا البرهان.

وأما النوع الثاني: فهو الانقسام بالكيفية، كانقسام الجسم إلى الهيولي والصورة، وهذا على مذهب من يرى أن الأجسام مركبة من مادة وصورة وهو مذهب الفلسفه وليس هذا موضع التكلم على تصحيح أحد المذهبين، وهذا الانقسام يتضمن عن الأول أيضاً عند كل من اعتقاد أنه ليس بجسم. وأما انتفاء الجسمية عن الأول من جهة ما هو واجب الوجود بذاته فسيأتي الكلام في تعريف مرتبة القول المستعمل في ذلك على التام. وذلك أن قوله: واجب الوجود مستغن عن غيره؛ أعني أنه لا يقوم بغيره، والجسم يتقوم بالصورة والهيولي، وكل واحد من هذين ليسا بواجب الوجود، لأن الصورة غير مستغنية عن الهيولي، والهيولي أيضاً غير مستغنية عن الصورة، هذا فيه نظر. وذلك أن الجسم السماوي عند الفلسفه ليس مركباً من مادة وصورة، وإنما هو عندهم بسيط، فقد يظن أنه يصدق عليه أنه واجب الوجود بجوهره، وستأتي هذه المسألة. ولستأنا نعرف أحداً من الفلسفه اعتقاد أن الجسم السماوي مركب من مادة وصورة كال أجسام البسيطة التي دونه إلا ابن مينا فقط، وقد تكلمنا في هذه المسألة في غير ما موضع وستتكلم فيها فيما يتألف.

وأما البيان الثالث: وهو نفي كثرة الصفات عن واجب الوجود، لأن هذه الصفات إن كانت واجبة الوجود، والذات واجبة الوجود، كان واجب الوجود أكثر من موجود واحد وإن كانت معلولة عن الذات لزم لا تكون واجبة الوجود، فيكون من صفات واجب الوجود ما ليس واجب الوجود، أو يكون هذا الاسم يشتمل على ما هو واجب الوجود، وغير واجب الوجود، وذلك ممتنع ومستحيل فإنه بيان قريب من أن يكون حقاً إذا سلم أن واجب الوجود يدل ولا بد على موجود في غير مادة، فإن الموجودات التي ليست في مادة وهي القائمة بذاتها من غير أن تكون أجساماً ليس يمكن أن يتصور فيها صفات ذاتية تقوم بها الذات، فضلاً عن أن يتصور فيها صفات زائدة على الذات وهي الصفات التي تسمى أعراض، لأنها إذا توهمت مرتفعه لم ترتفع الذات بخلاف الصفات الذاتية، ولذلك يصدق حمل الصفات الذاتية على الموصوف على أنها هي، ولا يصدق حمل الصفات الغير ذاتية عليه إلا باشتراك الاسم، فلا نقول في الإنسان أنه علم كما نقول فيه أنه حيوان، وإنما نقول فيه أنه عالم موجود، أمثل هذه الصفات فيما ليس بجسم مستحيل، لأن طبيعتها طبيعة غريبة عن الموصوف

بها، ولذلك سميت أعراضًا وتميزت عن الموصوف في النفس وخارج النفس.  
فإن قيل: إن الفلسفه يعتقدون أن النفس فيها أمثال هذه الصفات وذلك  
أنهم يعتقدون أنها دراكه مريده محركه وهم يعتقدون مع هذا أنها ليست بجسم.

فالجواب: إنهم ليس يريدون أن هذه الصفات هي للنفس زائدة على  
الذات، بل يرون إنها صفات ذاتية ومن شأن الصفات الذاتية لا ينكر بها  
الموضوع العامل لها بالفعل، بل إنما ينكر بالجهة التي ينكر المحدود بأجزاء  
الحدود، وذلك أنها هي كثرة ذهنية عندهم لا كثرة بالفعل خارج النفس. ومثال  
ذلك أن حد الإنسان حيوان ناطق، وليس النطق والحياة كل واحد منها متميزاً  
عن صاحبه فيه خارج النفس بالفعل، واللون والشكل فيه خارج النفس، ولذلك  
يلزم من يسلم أن النفس ليس من شروط وجودها المادة أن يسلم أنه يوجد في  
الموجودات المفارقة ما هو واحد بالفعل خارج النفس كثير بالحد. وهذا هو  
مذهب النصارى في الأقاليم الثلاث وذلك أنهم ليس يرون أنها صفات زائدة  
على الذات، وإنما هي عندهم متكررة بالحد وهي كثيرة بالقوة لا بالنسيل،  
ولذلك يقولون: إنه ثلاثة واحد أي واحد بالفعل ثلاثة بالقوة. وستنعد الشناعات  
والمحالات التي تلحق من يضع أن المبدأ الأول ذو صفات زائدة على ذاته.

وأما الكثرة الرابعة: وهي الكثرة التي تكون للشيء من قبل جسنه وفصله  
 فهي قريبة من الكثرة التي تكون للشيء من أجل مادته وصورته، وذلك أن  
الحدود إنما توجد للمركبات من المادة والمصورة لا للبساط، فلا ينبغي أن  
يختلف في انتفاء الكثرة الحدية عن المبدأ الأول سبحانه.

وأما الكثرة الخامسة: وهي تعدد الماهية والآنية، فإن الآنية في الحقيقة في  
الموجودات هي معنى ذهني وهو كون الشيء خارج النفس على ما هو عليه في  
النفس، وما يدل عليه فهو مرادف للصادق وهي التي تدل عليه الرابطة الوجودية  
في القضايا الحتمية، فإن لفظ الوجود يقال على معينين: أحدهما ما يدل عليه  
الصادق، مثل قولنا: هل الشيء موجود أم ليس بموجود، وهل كذا يوجد كذا أو  
لا يوجد كذا، والثاني ما يتنزل من الموجودات منزلة الجنس، مثل قسمة  
الموجود إلى المقولات العشر وإلى الجوهر والعرض، وإذا فهم من الموجود ما  
يفهم من الصادق لم يكن خارج النفس كثرة، وإذا فهم منه ما يفهم من الصادق

لم يكن خارج النفس كثرة، وإذا فهم منه ما يفهم من الذات والشيء كان اسم الموجود مقولاً على واجب الوجود وعلى ما سواه بتقديم وتأخير، مثل اسم الحرارة المقول على النار وعلى الأشياء الحارة هذا هو مذهب الفلاسفة.

وأما هذا الرجل فإنما بنى القول فيها على مذهب ابن سينا وهو مذهب خطأ، وذلك أنه يعتقد أن الآنية وهو كون الشيء موجوداً شيء زائد على الماهية خارج النفس، وكأنه عرض فيها، وإذا وضع أنها شرط في وجود الماهية، فلو كان واجب الوجود له آتية هي شرط في ماهيته لكان واجب الوجود مركباً من شرط ومشروع، فكان يمكن ممكن الوجود، وأيضاً فإن عند ابن سينا أن ما وجوده زائد على ذاته فله علة وأما الوجود عند ابن سينا فهو عرض لاحق للماهية، وعليه يدل قول أبي حامد هننا. وذلك أن قوله:

فإن للإنسان ماهية قبل الوجود والوجود يرد عليها ويضاف إليها، وكذلك المثلث له ماهية وهو أنه شكل يحيط به ثلاثة أضلاع وليس الوجود جزءاً من ذات هذه الماهية مفروماً لها، ولذلك يجوز أن يدرك العاقل ماهية الإنسان و מהية المثلث وليس يدرى أن لهما وجوداً في الأعيان أم لا.

فدل على أن الوجود الذي استعمل هننا ليس هو الوجود الذي يدل على ذات الأشياء؛ أعني الذي هو كالجنس لها، ولا على الذي يدل على أن الشيء خارج النفس. وذلك أن اسم الموجود يقال على معنيين: أحدهما على الصادق، والآخر على الذي يقابلها العدم، وهذا هو الذي ينقسم إلى الأجناس العشرة، وهو كالجنس لها، وهذا هو متقدم على الموجودات بالوجه الثاني؛ أعني الأمور التي هي خارج الذهن، وهذا هو الذي يقال بتقديم وتأخير على المقولات العشر، وبهذا المعنى نقول في الجواهر أنه موجود بذاته، وفي العرض أنه موجود بوجوده في الموجود بذاته، وأما الموجود الذي بمعنى الصادق فيشترك فيه جميع المقولات على السواء، والموجود الذي بمعنى الصادق هو معنى في الأذهان، وهو كون الشيء خارج النفس على ما هو عليه في النفس، وهذا العلم يتقدم العلم بماهية الشيء؛ أعني أنه ليس يتطلب معرفة ماهية الشيء حتى يعلم أنه موجود، وأما الماهية التي تقدم علم الموجود في أذهاننا فليست في الحقيقة ماهية وإنما هي شرح معنى اسم من الأسماء، فإذا علم أن ذلك المعنى موجود خارج النفس علم أنها ماهية وحد، وبهذا المعنى

قيل في كتاب المقولات: إن كليات الأشياء المعقولة إنما صارت موجودة بأشخاصها وأشخاصها معقولة بكلياتها، وقيل في كتاب النفس: إن القوة التي بها يدرك أن الشيء مشار إليه موجود غير القوة التي يدرك بها ماهية الشيء، المشار إليه، وبهذا المعنى قيل: إن الأشخاص موجودة في الأعيان والكليات في الأذهان، فلا فرق في معنى الصادق في الموجودات الهيولانية والمفارقة. وأما قول القائل: إن الوجود أمر زائد على الماهية وليس يتقوم به الوجود في جوهره فقول مغلط جداً، لأن هذا يلزم أن يكون اسم الوجود يدل على عرض مشترك للمقولات العشر خارج النفس وهو مذهب ابن سينا، وسائل عن ذلك العرض إذا قيل فيه إنه موجود، هل يدل على معنى الصادق أو على عرض موجود في ذلك العرض، فتوجد أعراض لا نهاية لها، وذلك مستحبيل، وقد بيانا هذا في غير ما موضع. وأظن أن هذا المعنى هو الذي زام أبو حامد أن ينفيه عن البدأ الأول وهو منفي عن جميع الموجودات فضلاً عن الأول إذ هو اعتقاد باطل.

ولما ذكر هذا المعنى من الاتحاد من قولهم أخذ يذكر ما ناقضوا به أنفسهم في هذا المعنى مما يظن بهم.

قال (أبو حامد):

ومع هذا فإتهم يقولون للباري تعالى أنه مبدأ وأول وجود وجوهر واحد وقديم وباقٍ وعقل وعقل ومعقول وفاعل وخلق ومريد قادر وهي وعاشق ومشوق ولذيد ولمند وجود وخير محض، وزعموا أن كل ذلك عبارة عن معنى واحد لا كثرة فيه وهذا العجب.

ثم قال: فيبني أن تحقق مذهبهم لفهمه أولاً، ثم تستغل بالاعتراض، فإن الاعتراض على المذهب قبل تمام التفهم رمي في غابة العد.

والعدة في فهم مذهبهم أنهم يقولون: ذات المبدأ واحد وإنما تكثّر الأسامي بإضافة شيء إلى أو إضافته إلى شيء أو سلب شيء عنه والسلب لا يوجب كثرة في ذات المسلوب عنه ولا الإضافة توجب كثرة فلا ينكرون إذن كثرة السلوب وكثرة الإضافات، ولكن الشأن في رد هذه الأمور كلها إلى السلب والإضافة.

قالوا: إذا قيل له أول فهو إضافة إلى الموجودات بعده. وإذا قيل مبدأ فهو إشارة إلى أن وجود غيره منه وهو سبب له فهو إضافة إلى معلولاته. وإذا قيل موجود فمعنى معلوم. وإذا قيل جوهر فمعنىه الوجود مسلوباً عنه الحلول في موضوع وهذا سلب. وإذا قيل قدّيم فمعنىه

سلب العدم عنه أولاً وإذا قيل باق فمعناه سلب العدم عنه آخرأ ويرجع حاصل القديم والباقي إلى وجود ليس مسبقاً بعدم ولا ملحوقاً بعدم . وإذا قيل واجب الوجود فمعناه أنه موجود لا علة له وهو علة لغيره فيكون جمماً بين السلب والإضافة إذ نفي علة له سلب وجمله علة لغيره إضافة . وإذا قيل عقل فمعناه أنه موجود بريء عن المادة وكل موجود هذا صفت فهو عقل أي يعقل ذاته ويشعر به ويعلم غيره ، وذات الله هذا صفت أي هو بريء عن المادة فإذا ذكر هو عقل وهذا عبارتان عن معنى واحد . وإذا قيل عاقل فمعناه أن ذاته الذي هو عقل فله معقول هو ذاته فإنه يشعر بنفسه وبعقل نفسه بذاته معقول وذاته عاقل والكل واحد إذ هو معقول من حيث أنه ماهية مجردة عن المادة غير مستورة عن ذاته الذي هو عقل ؛ بمعنى أنه ماهية مجردة عن المادة لا يكون شيء مستوراً عنه ولما عقل نفسه كان عاقلاً ولما كان نفسه معقولاً لنفسه كان معقولاً ولما كان عقله لذاته لا يزيد على ذاته كان عاقلاً، ولا يبعد أن يتحد العاقل والممكول فإن العاقل إذا عقل كونه عاقلاً عقله لكونه عاقلاً فيكون العاقل والممكول واحداً بوجه ما وإن كان عقلنا في ذلك يفارق عقل الأول فإن ما للأول بالفعل أبداً وما لنا يكون بالقوة تارة وبالفعل أخرى . وإذا قيل خالق وفاعل وباريء ، وسائر صفات الفعل ، فمعناه أن وجوده وجود شريف يفيض عنه وجود الكل فيضانًا لازماً ، وأن وجود غيره حاصل منه وتتابع لوجوده كما يتبع النور الشمس والأستانة النار . ولا تشبه نسبة العالم إليه نسبة النور إلى الشمس إلا في كونه معلولاً فقط وإلا فليس هو كذلك ، فإن الشمس لا تشعر بفيضان النور عنها ولا النار بفيضان الأستانة فهو طبع محض ، بل الأول عالم بذاته وإن ذاته مبدأ لوجود غيره فيضان ما يفيض عنه معلوم له فليس به غفلة عما يصدر منه . ولا هو أيضاً كالواحد مما إذا وقف بين مريض وبين الشمس فانتدفع حر الشمس عن المريض بسيه لا باختيارة ولكنه عالم به وهو غير كاره أيضاً له فإن المظل الفاعل للظل شخصه وجسمه والعالم الراضي بوقوع الظل نفسه لا جسمه ، وفي حق الأول ليس كذلك فإن الفاعل منه هو العالم وهو الراضي أي أنه غير كاره وأنه عالم بأن كماله في أن يفيض منه غيره . بل لو أمكن أن يفترض كون الجسم المظل بعيته هو العالم بعيته بوقوع الظل وهو الراضي لم يكن أيضاً مسارياً للأول فإن الأول هو العالم وهو الفاعل وعلمه هو مبدأ فعله فإن علمه بنفسه في كونه مبدأ للكل علة فيضان الكل ، فإن النظام الموجود تبع للنظام المعقول بمعنى أنه واقع به فتكونه فاعلاً للكل غير ذاته على كونه عالمًا بالكل ، إذ علمه بالكل علة فيضان الكل عنه وكونه عالمًا بالكل لا يزيد على علمه بذاته فإنه لا يعلم ذاته ما لم يعلم أنه مبدأ للكل فيكون المعلوم بالقصد الأول ذاته ويكون الكل معلوماً عنده بالقصد الثاني فهذا معنى كونه فاعلاً . وإذا قيل قادر لم يعن به إلا كونه فاعلاً على الوجه الذي قررناه ، وهو أن وجود يفيض عنه المقدورات التي بفيضانها ينتظم الترتيب في الكل على أبلغ وجه الإمكان في الكمال والحسن . وإذا قيل مزید لم يعن به إلا أن ما يفيض عنه ليس هو غافلاً عنه وليس كارهاً له بل هو عالم بذاته في فيضان الكل عنه فيجوز بهذا المعنى أن يقال هو راض وجاز أن يقال للراضي أنه مزید فلا تكون الإرادة إلا عين القدرة ، ولا القدرة إلا عين العلم ولا العلم إلا عين الذات ، فالكل إذن يترجم إلى عين الذات . وهذا لأن علمه بالأشياء ليس مأخوذًا من

الأشياء وإنما كان مستفيداً وصفاً وكمالاً من غيره وهو محال في واجب الوجود ولكن علمنا على قسمين علم شيء، حصل من صورة ذلك الشيء كعلمتنا بصورة السماء والأرض وعلم اختر عناء كثيـر لم نشاهد صورتهـ، ولكن صورناهـ في أنفسنا ثم أحـدـناـ فيـكـون وجودـ الصـورـةـ مـسـتـفـادـاـ مـنـ الـعـلـمـ لـأـعـلـمـ مـنـ الـوـجـودـ، وـعـلـمـ الـأـوـلـ بـحـبـ القـسـمـ الثـانـيـ . فـإـنـ تـمـ النـظـامـ فيـ ذـاـهـنـ سـبـبـ لـفـيـضـانـ النـظـامـ عـنـ ذـاـهـنـ . نـعـمـ لـوـ كـانـ مـجـرـدـ حـضـورـ صـورـةـ نـفـسـ أوـ كـاتـبـةـ خطـ فيـ نـفـوسـناـ كـافـيـاـ فيـ حدـوثـ تـلـكـ الصـورـةـ لـكـانـ الـعـلـمـ بـعـيـنـهـ مـاـ هوـ الـقـدـرـةـ بـعـيـنـهاـ وـالـإـرـادـةـ بـعـيـنـهاـ، وـلـكـنـ لـقـصـورـنـاـ فـلـيـسـ يـكـفـيـ تـصـورـنـاـ لـإـيجـادـ الصـورـةـ بـلـ نـحـتـاجـ مـعـ ذـلـكـ إـلـىـ إـرـادـةـ مـتـجـدـدةـ تـبـعـتـ مـنـ قـوـةـ شـوـقـةـ لـيـتـحـرـكـ مـنـهـمـ الـقـوـةـ الـمـحـرـكـ لـلـعـضـلـ وـالـأـعـصـابـ فـيـ الـأـعـضـاءـ الـأـلـيـةـ، فـيـتـحـرـكـ بـحـرـكـةـ الـعـضـلـ وـالـأـعـصـابـ الـيدـ أـوـ غـيـرـهـ، وـيـتـحـرـكـ بـحـرـكـةـ الـقـلـمـ أـوـ آلـةـ أـخـرـيـ خـارـجـةـ وـتـحـرـكـ الـمـادـ بـحـرـكـةـ الـقـلـمـ كـالـمـادـ أـوـ غـيـرـهـ، ثـمـ تـحـصـلـ الصـورـةـ الـمـتـصـورـةـ فـيـ نـفـوسـنـاـ فـلـذـكـ لـمـ يـكـنـ نـفـسـ وـجـودـ هـذـهـ الصـورـةـ فـيـ نـفـوسـنـاـ قـلـدـرـةـ وـلـاـ إـرـادـةـ بـلـ كـانـ الـقـدـرـةـ بـنـاـ عـنـ الـمـبـدـأـ الـمـحـرـكـ لـلـعـضـلـ، وـهـذـهـ الصـورـةـ مـحـرـكـةـ لـذـلـكـ الـمـحـرـكـ الـذـيـ هـوـ مـبـدـأـ الـقـدـرـةـ وـلـيـسـ كـذـلـكـ فـيـ وـاجـبـ الـوـجـودـ فـإـنـ لـيـسـ مـرـكـيـاـ مـنـ أـجـسـامـ تـبـثـ الـقـوـيـ فـيـ أـطـرـافـ، فـكـانـ الـقـدـرـةـ وـالـإـرـادـةـ وـالـعـلـمـ وـالـمـذـاتـ مـنـهـ وـاحـدـاـ . وـإـذـ قـيـلـ حـيـ لـمـ يـرـدـ بـهـ إـلـاـ أـنـ عـالـمـ عـلـمـاـ يـفـيـضـ عـنـ الـمـوـجـودـ الـذـيـ يـسـمـيـ فـعـلـاـهـ، فـإـنـ حـيـ هـوـ الـفـعـالـ الدـرـاكـ فـيـكـونـ الـعـرـادـ بـهـ ذـاـهـنـ معـ إـضـافـةـ إـلـىـ الـأـفـعـالـ عـلـىـ الـوـجـهـ الـذـيـ ذـكـرـنـاـ لـاـ كـحـيـاتـاـ فـإـنـهاـ لـاـ تـمـ إـلـاـ يـقـوـيـنـ مـخـلـقـيـنـ يـبـعـثـ عـنـهـمـ الـإـدـرـاكـ وـالـفـعـلـ، فـحـيـاتـهـ عـيـنـ ذـاـهـنـ أـيـضاـ . وـإـذـ قـيـلـ لـهـ جـوـادـ لـرـيـدـ بـهـ أـنـ يـفـيـضـ عـنـ الـكـلـ لـاـ لـفـرـضـ يـرـجـعـ إـلـيـهـ وـالـجـوـدـ يـتـمـ بـشـيـئـنـ أـحـدـهـاـ أـنـ يـكـوـنـ لـلـمـنـعـ عـلـيـهـ فـائـدـةـ فـيـماـ وـهـ مـنـ، فـلـمـلـ منـ يـهـبـ شـيـئـاـ مـنـهـ هـوـ مـسـتـفـنـ عـنـهـ لـاـ يـوـصـفـ بـالـجـوـدـ وـالـثـانـيـ أـنـ لـاـ يـحـتـاجـ الـجـوـدـ إـلـىـ الـجـوـدـ فـيـكـونـ إـقـدـامـهـ عـلـىـ الـجـوـدـ لـحـاجـةـ نـفـسـهـ، وـكـلـ مـنـ يـجـدـ لـيـمـدـحـ أـوـ يـبـتـئـ عـلـيـهـ أـوـ يـخـلـصـ مـنـ مـلـمةـ فـهـوـ مـسـتـيـعـيـضـ وـلـيـسـ بـجـوـدـ وـإـنـماـ الـجـوـدـ الـحـقـيقـيـ لـهـ تـعـالـيـ فـإـنـ لـيـسـ بـيـغـيـ بـهـ خـلاـصـاـ عـنـ ذـمـ وـلـاـ كـمـالـاـ مـسـتـفـادـاـ بـمـدـحـ، فـيـكـونـ الـجـوـدـ اـسـمـاـ مـبـنـيـاـ عـنـ وـجـودـ مـعـ إـضـافـةـ إـلـىـ الـفـعـلـ وـسـلـبـ لـلـفـرـضـ، فـلـاـ يـرـدـيـ إـلـىـ الـكـثـرـةـ فـيـ ذـاـهـنـ . وـإـذـ قـيـلـ خـيـرـ مـحـضـ فـإـنـاـ أـنـ يـرـادـ وـجـودـ بـرـيـاناـ عـنـ النـفـسـ وـإـمـكـانـ الـعـلـمـ فـإـنـ الشـرـ لـاـ ذـاـتـ لـهـ بـلـ يـرـجـعـ إـلـىـ عـدـمـ جـوـهـرـ، أـوـ عـدـمـ صـلـاحـ الـجـوـهـرـ وـإـلـاـ فـالـجـوـدـ مـنـ حـيـثـ أـنـ وـجـودـ خـيـرـ، فـتـرـجـعـ هـذـهـ الـأـسـمـاءـ إـلـىـ السـلـبـ لـإـمـكـانـ النـفـسـ وـالـشـرـ وـقـدـ يـقـالـ خـيـرـ لـمـاـ هـوـ سـبـبـ لـنـظـامـ الـأـشـيـاءـ وـالـأـوـلـ مـبـدـأـ لـنـظـامـ كـلـ شـيـئـ فـهـوـ خـيـرـ وـيـكـونـ الـأـسـمـ دـالـأـ عـلـىـ الـوـجـودـ مـعـ نـوـعـ إـضـافـةـ . وـإـذـ قـيـلـ وـاجـبـ الـجـوـدـ فـمـعـنـاهـ هـذـاـ الـجـوـدـ مـعـ سـلـبـ عـلـةـ لـوـجـودـ وـإـحـالـةـ عـلـةـ لـعـدـمـ أـوـلـاـ وـآخـرـاـ . وـإـذـ قـيـلـ عـاـشـقـ وـمـعـشـوقـ وـلـذـيدـ وـمـلـذـ فـمـعـنـاهـ هـوـ أـنـ كـلـ جـمـالـ وـبـهـاءـ وـكـمـالـ فـهـوـ مـحـبـ وـمـعـشـوقـ لـذـيـ الـكـمـالـ وـلـاـ مـعـنـىـ لـلـنـةـ إـلـاـ إـدـرـاكـ الـكـمـالـ الـمـلـاتـ وـمـنـ عـرـفـ كـمـاـ نـفـسـهـ فـيـ إـحـاطـةـ بـالـمـعـلـومـاتـ لـوـ أـحـاطـ بـهـاـ وـفـيـ جـمـالـ صـورـتـهـ وـكـمـالـ قـدرـتـهـ وـقـوـةـ أـعـصـابـهـ وـبـالـجـمـلـةـ إـدـرـاكـهـ لـحـضـورـ كـلـ كـمـالـ هـوـ مـمـكـنـ لـهـ لـوـ أـمـكـنـ أـنـ يـتـصـورـ ذـلـكـ فـيـ إـنـسـانـ وـاحـدـ لـكـانـ مـحـبـاـ لـكـمـالـ وـمـلـذـاـ بـهـ وـإـنـماـ تـنـتـفـضـ لـلـهـ بـقـدـيرـ الـعـلـمـ وـالـقـصـانـ، فـإـنـ السـرـورـ يـتـمـ بـعـاـ يـزـولـ أـوـ يـخـسـيـ زـوـالـهـ وـالـأـوـلـ لـهـ الـبـهـاءـ الـأـكـمـلـ وـالـجـمـالـ الـأـتـمـ، إـذـ كـلـ كـمـالـ هـوـ مـمـكـنـ لـهـ فـهـوـ حـاضـرـ لـهـ وـهـوـ مـدـرـكـ لـذـلـكـ الـكـمـالـ مـعـ الـأـمـانـ مـنـ إـمـكـانـ

النفثان والزوال والكمال العاصل له فوق كل كمال، فأحبابه وعشيقه لذلك الكمال فوق كل أحباب والتذاذ به فوق كل التذاذ بل لا نية للذات إلية البتة، بل هي أجل من أن يعبر عنها باللذة والسرور والطيبة. إلا أن تلك المعاني ليس لها عبارات عندها فلا بد من الأبعد في الاستعارة كما نستعيير له لفظ المريد والمحختار والفاعل مما مع القطع يبعد إرادته عن إرادتنا وبعد قدرته وعلمه عن قدرتنا وعلمنا، ولا بعد في أن يستبشر عبارة اللذة فيستعمل غيره. والمقصود أن حاله أشرف من أحوال الملائمة وأحرى بأن يكون مغبوطاً، وحالة الملائكة أشرف من أحوالنا ولو لم تكن لذة إلا في شهوة البطن والفرح لكن حال الحمار والخنزير أشرف من حال الملائكة وليس لها لذة أني للهبة، من الملائكة المجردة عن المادة إلا في السرور بالشعور بما خص بها من الكمال والجمال الذي لا يخشى زواله، ولكن الذي للأول فوق الذي للملائكة فإن وجود الملائكة التي هي العقول المجردة وجود ممكناً في ذاته واجب الوجود بغيره وإمكان العدم نوع شر ونقص فليس شيء بريئاً عن كل شرٍ مطلقاً سوى الأول فهو الخير المحسوس وله الباه والجمال الأكمل، ثم هو معشوق عشقة غيره أو لم يعشقة كما أنه عاقل ومعقول عقله غيره أو لم يعقله وكل هذه المعاني راجعة إلى ذاته وإلى إدراكه لذاته وعقله له، وعقله لذاته هو عين ذاته، فإنه عقل مجرد فيرجع الكل إلى معنى واحد.

فهذا طريق تهيم مذهبهم وهذه الأمور منقسمة إلى ما يجوز اعتقاده فتبين أنه لا يصح على أصحابهم إلى ما لا يصح اعتقاده فتبين فساده. ولنعد إلى المراتب الخامسة في أقسام الكثرة ودعواهم فيها، ولتبين عجزهم عن إقامة الدليل ولترسم كل واحد مسألة على جبالها.

قلت: قد أجاد في أكثر ما ذكره من وصف مذاهب الفلاسفة في كون الباري سبحانه واحداً مع وصفه بأوصاف كثيرة، فلا كلام معه في هذا إلا ما ذكره من تسميته عقلاً أنه يدل على معنى سليٍ، وليس كذلك، بل هو الاسم الأخضر لذاته عند الفلاسفة المشائين بخلاف ما يراه أفلاطون من أن العقل غير البدأ الأول، وأنه لا يوصف بأنه عقل، وكذلك قوله في العقول المفارقة: أن فيها إمكاناً وعدماً وشرأ ليس هو من قولهم.

فلنرجع إلى ما ذكره في الرد عليهم في المسائل الخمس.

## المُسَأَلَةُ السَّادِسَةُ فِي نَفْيِ الصَّفَاتِ

قال أبو حامد: اتفقت الفلاسفة على استحالة إثبات العلم والقدرة والإرادة للمبدأ الأول كما اتفقت عليه المعتزلة وزعموا أن هذه الأسامي وردت شرعاً ويجوز إطلاقها لغة ولكن ترجع إلى ذات واحدة كما سبق، ولا يجوز إثبات صفة زائدة على ذاته كما يجوز في حقنا أن يكون علمنا وقدرتنا وإرادتنا وصفنا زائداً على ذاتنا. وزعموا أن ذلك يوجب كثرة، لأن هذه الصفات لو طرت علينا لكننا نعلم أنها زائدة على الذات إذا تجردت، ولو قدرت مقارنة لوجودنا من غير تأخر لما خرجت عن كونها زائدة على الذات بالمقارنة فكل شيء إنما طرفي أحدهما على الآخر وعلم أن هذا ليس ذاك وذاك ليس هذا فلو اقتننا أيضاً عقل كونهما شيئاً، فإذاً لا تخرج هذه الصفات بأن تكون مقارنة للذات الأولى عن أن تكون أشياء سوى الذات، فيوجب ذلك كثرة في واجب الوجود وهذا محال، فلهذا أجمعوا على نفي الصفات.

قلت: الذي يسر على من قال بنفي تعدد الصفات هو أن تكون الصفات المختلفة ترجع إلى ذات واحدة حتى يكون مفهوم العلم مثلاً والإرادة والقدرة مفهوماً واحداً، وأنها ذات واحدة وأن يكون أيضاً العلم والعالم والقدرة والقدرة والإرادة والمريد معنى واحداً. والذي يسر على من قال أن هنالك ذاتاً وصفات زائدة على الذات أن تكون الذات شرطاً في وجود الصفات، والصفات شرطاً في كمال الذات، ويكون المجموع من ذلك شيئاً واجب الوجود، أي موجوداً واحداً ليس فيه علة ولا معلول. لكن هذا لا جواب عنه في الحقيقة إذا وضع أن هنا شيئاً واجب الوجود بذاته، فإنه يجب أن يكون واحداً من جميع الوجوه، وغير مركب أصلاً من شرط وشروط وعلة ومعلول، لأن كل موجود بهذه الصفة فإما أن يكون تركيبه واجباً، وإما أن يكون ممكناً، فإن كان واجباً كان واجباً بغيره لا بذاته، لأنه يسر إنزال مركب قد يمن ذاته؛ أعني من غير أن

يكون له مركب وبخاصة على قول من أنزل أن كل عرض حادث لأن التركيب فيه يكون عرضاً قديماً، وإن كان ممكناً فهو محتاج إلى ما يوجب اقتران العلة بالمعقول.

وأما هل يوجد شيءٌ مركبٌ من ذاته على أصول الفلسفة وإن جوزوا إعراضاً قدِيماً فغير ممكِن، وذلك أن التركيب شرطٌ في وجوده وليس يمكن أن تكون الأجزاء هي فاعلةٌ للتركيب، لأن التركيب شرطٌ في وجودها، ولذلك أجزاء كل مركبٍ من الأمور الطبيعية إذا انحلَّت لم يكن الاسم المقول عليها إلا باشتراكٍ، مثل اسم اليد المقول على التي هي جزءٌ من الإنسان الحي، واليد المقطوعة، بل كل تركيبٍ عند أرسطاطاليس فهو كائنٌ فاسدٌ فضلاً عن أن يكون لا علة له. وأما هل تفضي الطريقة التي سلَّكها ابن سينا في واجب الوجود وممكِن الوجود إلى نفي مركبٍ قديم؟ فليس تفضي إلى ذلك لأنَّه إذا فرضنا أن الممكِن ينتهي إلى علةٍ ضروريَّة، والضروريَّة لا تخلو إِيماناً يكون لها علةٌ أو لا علة لها، وإنَّه إنْ كانت لها علةٌ فانها تنتهي إلى ضروريٍّ لا علة له، فإنَّ هذا القول إنما يؤذِي من جهة امتناع التسلُّل إلى وجودٍ ضروريٍّ لا علة له فاعلة، لا إلى موجودٍ ليس له علةٌ أصلًا، لأنَّه يمكن أن يكون له علةٌ صوريَّة أو مادِيَّة إلا أن يوضع أنَّ كلَّ ماله مادةٌ وصورةٌ وبالجملة كل مركبٍ قوَّاجب أن يكون له فاعل خارج عنه، وهذا يحتاج إلى بيانٍ، ولم يتضمنه القول المسلوك في بيانٍ واجب الوجود مع ما ذكرنا أنَّ فيه من الاختلال. ولهذا بعينه لا يفضي دليلاً الأشعريَّة وهو أنَّ كلَّ حادثٍ له محدثٌ إلى أولٍ قديمٍ ليس بمركبٍ، وإنما يفضي إلى أولٍ ليس بحادثٍ، وأما أنَّ يكون العالمُ والعلمُ شيئاً واحداً، فليس ممتنعاً، بل واجبٌ أن ينتهي الأَمْرُ في أمثلَ هذه الأشيائِم إلى أن يتحد المفهومُ فيها، وذلك أنَّ العالمَ إنْ كان عالماً بعلمٍ، فالذِّي به يكون العالم عالماً آخرَى أن يكون عالماً. وذلك أنَّ كلَّ ما استفاد صفةً من غيره فتلك الصفةُ أولى بذلك المعنى المستفاد. مثال ذلك أنَّ هذه الأجسام الحية التي لدينا إنْ كانت ليست حيةً من ذاتها بل من قبل حياةٍ تحلُّها فواجبٌ أن تكون تلك الحياة التي استفاد منها ما ليس بحيةٍ حيَّةً بذاتها، أو يفضي الأَمْرُ فيها إلى غير نهايةٍ، وكذلك يعرض في العلمِ وسائرِ الصفاتِ.

وأما كون الذات الواحدة ذات صفات كثيرة مضافة أو مسلوبة أو متوجهة

بانحاء مختلفة من غير أن تكون تلك الذات متكتبة بتكرر تلك الصفات فذلك أمر لا ينكر وجوده، مثل كون الشيء موجوداً وواحداً وممكناً وواجباً، فإن الشيء الواحد يعنيه إذا اعتبر من جهة ما يصدر عنه شيء غيره سمي قادرًا وفاعلاً، وإذا اعتبر من جهة تخصيصه أحد الفعلين المتقابلين سمي مريداً، وإذا اعتبر من جهة إدراكه لمعنىه سمي عالماً، وإذا اعتبر العلم من حيث هو إدراك وسبب للحركة سمي «حيًا»، إذ كان الحي هو المدرك المتحرك من ذاته. وإنما الذي يمكن وجود واحد بسيط ذي صفات كثيرة قائمة بذاتها وبخاصة إن كانت تلك الصفات جوهرية و موجودة بالفعل، وأما إن كانت بالقوة فليس يمكن عند الفلاسفة أن يكون الشيء واحداً بالفعل كثيراً بالقوة، وهذه هي عندهم حال أجزاء الحدود مع المحدود.

قوله: وزعموا أن ذلك يوجب كثرة إلى قوله كونهما شيئاً.

يريد أن كون هذه الصفات مقارنة للذات ليس يمنع ذلك من وجوب كونها كثيرة في نفسها كما لو تأخر وجودها عن الذات أو تأخر وجود بعضها عن بعض لما كان المفهوم عند العقل من ذلك واحداً.

ولما حكى أبو حامد قول الفلاسفة قال:

فيقال لهم: بم عرفتم استحالة الكثرة من هذا الوجه وأنتم مخالفون من كافة المسلمين سوى المعتزلة، فما البرهان عليه فإن قول القائل: الكثرة محال في واجب الوجود مع كون الذات الموصوفة واحدة يرجع إلى أنه يستحيل كثرة الصفات وفيه النزاع وليس استحالته معلوماً بالضرورة فلا بد من البرهان.

ولهم ملكان:

الأول: قولهم: البرهان عليه أن كل واحد من الصفة والموصوف إذا لم يكن هذا ذلك ولا ذلك هذا فاما أن يستغنى كل واحد عن الآخر في وجوده أو يفتقر كل واحد إلى الآخر أو يستغني واحد عن الآخر ويحتاج إليه الآخر. فإن فرض كل واحد منها إلى الآخر قد يكون واحد منها واحد الوجود إذ معنى واجب الوجود ما قوامه بذاته وهو مستغنٌ من كل وجه عن غيره، فما احتاج إلى غيره فذلك الغير علة، إذ لو رفع ذلك الغير لامتنع وجوده فلا يمكن وجوده من ذاته بل من غيره. فإن قيل أحدهما يحتاج دون الآخر فالذي يحتاج معلول والواجب الوجود هو الآخر وأيهما كان معلولاً افتقر إلى سبب، فيؤدي إلى أن ترتبط ذات واجب الوجود بسبب.

قلت: أما إذا سلم الخصوم لل فلاسفة أن هنالك موجوداً هو واجب

الوجود من ذاته وأن معنى واجب الوجود أنه لا علة له أصلًا لا في ذاته بما بها قوامه، ولا من خارج، فلا انفكاكاً لهم عما أرتمتم الفلاسفة وذلك أنه إن كانت الصفات مقومة بالذات فالذات هي الواجبة الوجود بذاتها، والصفات بغيرها فيكون واجب الوجود بذاته هي الذات والصفات واجبة بغيرها، ويكون المجموع منها مركباً، لكن الأشعرية ليس تسلم لهم أن واجب الوجود بذاته يدل على هذا لأن برهانهم لا يفضي إليه إذ كان برهانهم إنما يؤدي إلى ما لا علة له فاعلة زائدة عليها.

قال أبو حامد: [و]الاعتراض على هذا أن يقال: المختار من هذه الأقسام هو القسم الأخير. ولكن إبطالكم القسم الأول وهو الشنطة المطلقة قد بيتنا أنه لا برهان لكم عليها في المسألة التي قبل هذه وأنها لا تنتهي إلا بالبناء على نفي الكثرة في هذه المسألة وما بعدها، فـ[م]ا هو فرع هذه المسألة كيف تنتهي هذه المسألة عليها. ولكن المختار أن يقال الذات في قوامها غير محتاجة إلى الصفات والصفات محتاجة إلى الموصوف كما في حفتنا.

فيقى قولهم: إن المحتاج إلى غيره لا يكون واجب الوجود.

فيقال: إن أردتم بواجب الوجود أنه ليس له علة فاعلية فلم قلتم ذلك ولم استحال أن يقال كما أن ذات واجب الوجود قديم لا فاعل له فكتذلك صفة قديمة معه ولا فاعل لها، وإن أردتم بواجب الوجود أن لا يكون له علة قابلية فهو ليس بواجب الوجود على هذا التأويل ولكنه مع هذا قديم ولا فاعل له فما المحيل لذلك.

فإن قيل واجب الوجود المطلق هو الذي ليس له علة فاعلية ولا قابلية، فإذا سلم أن له علة قابلية فقد سلم كونه معلولاً.

قلنا: تسمية الذات القابلة علة قابلية من اصطلاححكم والدليل لم يدل على ثبوت واجب الوجود بحكم اصطلاحكم وإنما ذلك على إثبات طرف ينقطع به تسلسل العلل والمعلولات ولم يدل إلا على هذا القدر وقطع التسلسل ممكناً واحد له صفات قديمة لا فاعل لها، كما أنه لا فاعل لذاته، ولكنها تكون مقدرة في ذاته فليطرح لفظ واجب الوجود، فإنه ممكن التلبس فيه فإن البرهان لم يدل إلا على قطع التسلسل ولم يدل على غيره البة دفعى غيره تحكم.

فإذ قيل: كما يجب قطع التسلسل في العلة الفاعلية يجب قطعها في القابلية إذ لو افتقر كل موجود إلى محل يقون فيه، وافتقر المحل أيضاً إلى محل، للزم التسلسل كما لو افتقر كل موجود إلى علة وافتقرت العلة أيضاً إلى علة.

قلنا: صدقتم فلا جرم قطعنا هذا التسلسل وقلنا: إن الصفة في ذاته، وليس ذاته قائمة بغيره، كما أن علمنا في ذاتنا وذاتنا محل له وليس ذاتنا في محل فالصفة انتقطع تسلسل

علتها الفاعلية مع الذات إذ لا فاعل لها كما لا فاعل للذات بل لم تزل الذات بهذه الصفة موجودة فلا علة له ولا لصفته، وأما العلة القابلة فلم ينقطع تسللها إلا على الذات، ومن اين يلزم أن يتغير المدخل حين تنتهي العلة والبرهان ليس يضطر إلا إلى قطع التسلسل، فكل طريق أمكن قطع التسلسل به فهو وفاء بقضية البرهان الداعي إلى واجب الوجود. وإن أريد بواجد الوجود شيء، سوى موجود ليس له علة فاعلية حتى يتقطع به التسلسل، فلا نسلم أن ذلك واجب أصلاً، ومهما اتسع العقل لقبول موجود قديم لا علة لوجوده اتسع لقبول قديم موصوف لا علة لوجوده في ذاته وصفاته جميماً.

قلت:

قوله: ولكن إبطالكم القسم الأول: وهو الشبة المطلقة قد بينا أنه لا برهان لكم عليها في المسألة التي قبل هذه، وأنها لا تتم إلا بالبناء على نفي الكثرة.

يريد إبطالهم أن يكون الموصوف والصفة كل واحد منها قائماً بذاته، وذلك أنه يلزم عنه أن يستغنى كل واحد منها عن صاحبه فيكون إليها مستقلة بنفسه، ويكون هنالك الثنائية، إذ لا يكون هنالك معنى به صارت الصفة والموصوف واحداً، ولما كانوا قد استعملوا في إبطال هذا النوع من الكثرة لزوم وجود الثنائية في الإله عنها، وكان الأمر في البرهان يجب أن يكون بالعكس، أي تبطل الثنائية من جهة إبطال الكثرة قال فيه: إنهم عكسوا فيبينوا الأصل بالفرع. والذي فعلوه هو معاندة لا بحسب الأمر في نفسه، بل بحسب قول الخصم، وذلك أن خصومهم ينكرون الثنائية وأنت فقد علمت في غير هذا الموضوع أن المعاندة صنفان: صنف بحسب الأمر في نفسه، وصنف بحسب قول المعاند، وأن الحقيقة هي التي هي بحسب الأمر في نفسه، وأن المعاندة الثانية وإن لم تكن حقيقة، فإنها قد تستعمل أيضاً.

ثم قال: ولكن المختار أن يقال الذات في قوامها غير محتاجة إلى الصفات، والصفات محتاجة إلى الموصوف كما في حقنا.

فيقى قولهم أن المحتاج إلى غيره لا يكون واجب الوجود.

يريد أنه إذا وضع لهم هذا القسم من الأقسام التي استعملوا في إبطال الكثرة آل الأمر معهم إلى أن يثبتوا أن واجب الوجود ليس يمكن أن يكون مركباً من صفة وموصوف، ولا أن تكون ذاته ذات صفات كثيرة وهذا شيء ليس يقدرون عليه بحسب أصولهم.

ثم أخذ يبين أن المحال الذي راموا أن يلزمونه عن إزالة هذا القسم ليس بلازم فقال:

فقال لهم: إن أردتم بواجب الوجود أنه ليس له علة فاعلية فلم قلت ذلك؟ لم استحال أن يقال كما أن ذات واجب الوجود قد يم لا قادر له فكذلك صفت قديمة ولا قادر لها؟.

قلت: هذا كله معاندة لمن سلك في نفي الصفات طريقة ابن سينا في إثبات واجب الوجود بذاته، وأما الطريقة الأقمع في هذه في وجود الانتحاد ولزوم ذلك للأشعرية فهي طريقة المعتزلة، وذلك أنهم يفهمون من الممكن الوجود الممكن الحقيقي، ويررون أن كل ما دون المبدأ الأول هو بهذه الصفة، وخصوصهم من الأشعرية يسلمون هذا ويررون أيضاً أن كل ممكن فله قادر، وأن التسلسل ينقطع بالإفضاء إلى ما ليس ممكناً في نفسه، وخصوصهم يسلمون لهم ذلك. فإذا سلم لهم هذه ظن بها أنه يلزم عنها أن يكون الأول الذي انقطع عنه الإمكان ليس ممكناً فوجب أن يكون بسيطاً غير مركب، لكن للأشعرية أن يقول أن الذي يتضمن عنه الإمكان الحقيقي ليس يلزم أن يكون بسيطاً، وإنما يلزم أن يكون قد يم فقط لا علة فاعلية له، فلذلك ليس عند هؤلاء برهان على أن الأول بسيط من طريقة واجب الوجود.

ثم قال: فإن قيل واجب الوجود المطلق هو الذي ليس له علة فاعلية ولا قابلية، فإذا سلم أن له علة قابلية فهو ليس بواجب الوجود على هذا التأويل.

يريد فإن قالت الفلسفه: إن البرهان قد أدى إلى أن واجب الوجود ليس له علة فاعلية فليس له قابلية، وإذا وضعتم ذاتاً وصفات فقد وضعتم علة قابلية.

ثم قال مجبياً عن هذا:

قلنا: وإذا سلم أن له علة قابلية فقد سلم كونه معلولاً.

قلنا: تسمية الذات القابلية علة من اصطلاحكم، والدليل لم يدل على ثبوت واجب الوجود بحكم اصطلاحكم، وإنما دل على إثبات طرف ينقطع به تسلسل العلل والمعلولات.

يريد أن الأشعرية ليس سلم أن تلك الذات الحاملة للصفات علة قابلة فيلزمهم أن يكون لها علة فاعلية، ولم يدل واجب الوجود بحسب ما أدى

إليه برهانكم على موجود ليس له علة قابلية، فضلاً على أن يدل على ما ليس له ذات وصفات، وإنما دل على أنه ليس له سبب فاعل.

قلت: وهذا العناد لازم بحسب دليلهم، ولو سلمت الأشعرية لل فلاسفة أن ما ليس له علة فاعلية ليس له علة قابلية لما انكسر بذلك قولهم، لأن الذات التي وضعوا إنما هي قابلة للصفات لا للأول، إذ يضعون أن الصفات زائدة على الذات وليس يضعونها صفات ذاتية كما يضع ذلك النصارى.

ثم قال: فإن قيل: كما يجب قطع التسلسل في العلة الفاعلية يجب قطعه في القابلية، إذ لو افتقر كل موجود إلى محل يقوم فيه وافتقر المحل أيضاً إلى محل للزم التسلسل وأفني الأمر إلى موجود لا محل له كحال الحال في العلة الفاعلية.

ثم قال مجاوباً لهم:

صدقتم فلا جرم قطعنا هذا التسلسل وقلنا أن الصفة في ذاته ليست ذاته قائمة بغيره كما أن علمنا في ذاتنا وذاتنا يحل له وليس ذاتنا في محل.

قلت: هذا قول لا ارتباط له بهذه المسألة لا على ما حكاه عن الفلاسفة ولا على ما قاله مجاوباً لهم فكانه قول سفسطاني، وذلك أن القول في وجوب تناهي العلل القابلية ولا تناهيتها لا نسبة بينه وبين المسألة المتكلم فيها، وهي: هل من شرط الفاعل الأول أن يكون له علة قابلية؟ وذلك أن الفحص عن تناهي العلل القابلية غير الفحص عن تناهي العلل الفاعلية. فإن من سلم وجود العلل القابلية فيسلم ضرورة قطع تسلسلها بعلة قابلية أولى خارجة عن الفاعل الأول ضرورة كما يسلم وجود فاعل أول خارج عن المواد القابلية، فالفاعل الأول إن كانت له مادة فليست تلك المادة معدودة لا في القابلية الأولى ولا فيما دونها من القوابل لسائر الموجودات، بل يلزم تلك المادة التي للفاعل الأول إن كانت لها مادة أن تكون مادة خاصة به، وبالجملة فتكون له، وذلك إما بأن تكون هي الأولى له أو بأن ينتهي إلى قابلية أولى، وبالجملة فتكون هذه القابلية ليست من جنس القابلية المشروطة في وجود سائر الموجودات الصادرة عن الفاعل الأول، لكن إن كانت المادة شرطاً في وجود الفاعل الأول فسيلزم ضرورة أن تكون شرطاً في وجود كل الفاعلات للمعمولات، فتكون المادة ليست شرطاً في وجود فعل الفاعل فقط إذ كان كل فاعل إنما يفعل في قابل، بل وأن تكون شرطاً في وجود الفاعل، فيكون كل فاعل جسماً وهذا كله لا تسلمه الأشعرية ولا تبطله

فإن قالوا: إن هذه الذات الموصوفة بهذه الصفات يلزم أن تكون جسماً قيل لهم: النفس عندكم موصوفة بهذه الصفات، وهي عندكم ليست بجسم، وهذا هو غاية ما تنتهي إليه الأقاويل الجدلية في هذه المسألة.

وأما الأقاويل البرهانية ففي كتب القدماء التي كتبوا في هذه الحكمة وبخاصة في كتب الحكم الأول لا ما أثبته في ذلك ابن سينا وغيره من ينسب إلى الإسلام أن ألفى له شيء في ذلك، فإن ما أثبتوه من هذا العلم هو من جنس الأقاويل الظنية لأنها من مقدمات عامة لا خاصة، أي خارجة من طبيعة المفهوم عنه.

وقوله: قلنا: فالصفة قد انقطع تسلسل علتها الفاعلية مع الذات، إذ لا فاعل لها كما لا فاعل للذات، بل لم تزل الذات بهذه الصفة موجودة فلا علة له ولا لصفته.

قلت: هذا شيء لا يسلم به الخصوم، بل يقولون: إن من شرط الفاعل الأول لا يكون قابلاً لصفة، لأن القبول يدل على هيولى، وذلك أنه ليس يمكن أن يقطع التسلسل بوضع فاعل بأي صفة اتفق، بل بفاعل لا يكون له فاعل أصلاً، ولا موصوف بصفة يلزم عنها أن يكون له فاعل، وذلك أن وضع الصفة الفاعلية الأولى تقوم بعلة قابلية هي شرط في وجودها قد يظن أنه مستحيل، فإن كل ما له شرط في وجوده فاقترانه بالشرط هو من قبل علة غيره، لأن الشيء لا يمكن أن يكون علة لمقارنته لشرط وجوده، كما لا يمكن علة لوجود نفسه، لأن المشرط لا يخلو أن يكون قائماً بذاته من دون اقترانه بالشرط فيحتاج إلى علة فاعلة لتركيبه مع المشرط، إذ لا يمكن الشيء علة في وجود شرط وجوده، لكن هذه كلها أمور عامة. وبالجملة فهذه المسألة ليس يمكن أن يتصور فيها شيء يقرب من اليقين من هذه الطريقة، وذلك لاشتراك الاسم الذي في واجب الوجود بذاته وفي الممكן من ذاته الواجب من غيره، وفي سائر المقدمات التي تزداد عليها.

السلوك الثاني: قال أبو حامد: قولهم: إن العلم والقدرة فيما ليست داخلة في ماهية ذاتنا بل كانت عارضة، وإذا أثبتت هذه الصفات للأول لم تكن أيضاً داخلة في ماهية ذاته، بل كانت عارضة بالإضافة إليه، وإن كانت ذاتاً فرب عارض لا يفارق أو يكون لازماً ل Maherه ولا يصير بذلك مقوماً لذاته وإذا كان عارضاً كان تابعاً للذات وكان الذات شيئاً فيه فكان معلوماً فكيف يكون واجب الوجود.

ثم قال أبو حامد: راداً على هذا القول:

وهذا هو الأول مع تغيير عبارة.

فتقول: إن عنيتم بكونه تابعاً للذات وكون الذات سبباً له أن الذات علة فاعلية وأنها مفعولة للذات فليس كذلك فإن ذلك ليس يلزم في علمتنا بالإضافة إلى ذاتنا، إذ ذاتنا ليست بعلة فاعلية لعلمتنا. وإن عنيتم أن الذات محل وأن الصفة لا تقوم بنفسها في غير محل فعلها مسلم فلم يمتنع هذا فإن عبر عنه بالتتابع أو العارض أو المعلول أو ما أراده المعبر لم يتغير المعنى إذا لم يكن المعنى سوى أنه قائم بالذات قيام الصفات بالموصفات، ولم يستحل أن يكون قائماً في ذات وهو مع ذلك قديم فلا قابل له.

وكل أدلةتهم تهوي بتفسيح العبارة بسميتها ممكناً وجائزأً وتابعاً ولازماً ومعلولاً، وإن ذلك مستنكر. فبقال إن أريد بذلك أن له فاعلاً فليس كذلك وإن لم يرد به إلا أنه لا قابل له ولكن له محل قائم فيه، فليعبر عن هذا المعنى بأي عبارة أريد فلا استحاله فيه.

قلت: هذا تكثير من القول في معنى واحد.

والفصل في هذه القضية بين الخصوم هو في نكتة واحدة، وهي: هل يجوز فيما له علة قابلية أن لا يكون له قابل أو لا يجوز ذلك؟ ومن أصول المتكلمين: إن اقتران الشرط بالمشروع هو من باب الجائز وإن كل جائز يحتاج في وقوعه وخروجه إلى الفعل إلى مخرج وإلى مقارنة الشرط للمشروع، ولأن المقارنة هي شرط في وجود المشروع وليس يمكن أن يكون الشيء علة في شرط وجوده ولا يمكن أيضاً أن يكون الشرط هو العلة الفاعلة لوجود المشروع فإن ذاتنا ليست علة فاعلة لوجود العلم بها، ولكنها شرط في وجود العلم قائماً بها، ولذلك لم يكن بد على هذه الأصول من علة فاعلية أوجبت اقتران الشرط المشروع، وهكذا الحال في كل مركب من شرط ومشروع. ولكن هذا كله ينكسر على الفلسفة بوضعهم السماء قديمة وهي ذات وصفات ولا يضعون لها فاعلاً على النحو الذي هو الفاعل في الشاهد على ما يلزم من ذلك إلا أن يضعوا أن هنالك برهاناً يؤدي إلى ربط قديم عن رابط قديم، وهو نوع آخر من الرباط غير الذي في الكائنة الفاسدة، فإن هذه كلها مواضع فحص شديد. وأما وضعهم أن هذه الصفات ليست متقومة بها الذات فليس ب صحيح، فإن كل ذات استكملت بصفات صارت بها أكمل وأشرف فذاتها متقومة بتلك الصفات، فإن بالعلم والقدرة والإرادة صرنا أشرف من الموجودات التي ليست بعالمة والذات منا التي قامت بها هذه الصفات هي مشتركة لنا وللمجامدات، فكيف يكون أمثال هذه

الصفات أعراضًا تابعة لذاتنا؟ هذا كله من قول من لم يرتفع بالصفات النسائية والعرضية.

قال أبو حامد: وربما هولوا بتقييع العبارة بوجه آخر فقالوا هذا يؤدي إلى أن يكون الأول محتاجاً إلى هذه الصفات فلا يكون غنياً مطلقاً إذ العن المطلق لا يحتاج إلى غيره.

ثم قال راداً عليهم:

وهذا كلام وعظى في غاية الركاكة، فإن صفات الكمال لا تباين ذات الكمال حتى يقال أنه يحتاج إلى غيره فإذا لم يزل ولا يزال كاملاً بالعلم والقدرة والحياة، فكيف يكون محتاجاً؟ أو كيف يجوز أن يعبر عن ملازمة الكمال بالحاجة؟ وهو كقول القائل: الكمال من لا يحتاج إلى كمال فالمحاجة إلى وجود صفات الكمال لذاته ناقص فيقال لا معنى لكونه كاملاً إلا وجود الكمال لذاته وكذلك لا معنى لكونه غنياً إلا وجود الصفات المنافية للحجاجات لذاته، فكيف تذكر صفات الكمال التي بها تم الإلهية بمثل هذه التخييلات الفقهية؟

قلت: والكمال على ضربين: كامل بذاته، وكامل بصفات أفادته الكمال، وتلك الصفات يلزم ضرورة أن تكون كاملة بذاتها لأنها إن كانت كاملة بصفات كمالية يسأل أيضاً في تلك الصفات هل هي كاملة بذاتها أو بصفات فينتهي الأمر إلى كامل بذاته، والكامل بغيره يحتاج ضرورة على الأصول المتقدمة إذا سلمت إلى مفهود له صفات الكمال وإلا كان ناقصاً، وأما الكامل بذاته فهو كالموجود بذاته، فما حق أن يكون الموجود بذاته كاملاً بذاته، فإن كان هنا موجود بذاته فيجب أن يكون كاملاً بذاته، وغنياً بذاته، وإنما مرتكباً من ذات ناقصة وصفات مكملة لتلك الذات، فإذا كان ذلك كذلك فالصفة والموصوف فيه واحد وما نسب إليه من الأفعال التي توجب أنها صدرت عن صفات متميزة في وهي على طريق الإضافة.

قال أبو حامد مجيناً للفلاسفة:

وما أشنع أن تكون نحن والباري تعالى في هذا المعنى بحال سوي؛ أعني أن تكون الكمال لذاتنا بصفات كمالية. فإن قيل إذا أثبتم ذاتاً وصفة وحلولاً للصفة بالذات فهو تركيب وكل تركيب يحتاج إلى مركب ولذلك لم يجز أن يكون الأول جسماً لأنه مركب.

قلنا: قول القائل كل مركب يحتاج إلى مركب ك قوله كل موجود يحتاج إلى موجود، فيقال له: الأول قد يم موجود لا علة له ولا موجود فكذلك يقال هو موصوف قد يم ولا علة لذاته ولا لصفته ولا لقيام صفتة بذاته بل الكل قد يم بلا علة. وأما الجسم فإنما لم يجز أن يكون هو الأول لأن حادث من حيث أنه لا يخلو عن الحوادث، ومن لم يثبت له حدوث

الجسم يلزم أن يجوز أن تكون العلة الأولى جسماً كما سلزمه عليكم من بعد.

قلت: والتركيب ليس هو مثل الوجود لأن التركيب هو مثل التحرير؛ أعني صفة افعالية زائدة على ذات الأشياء التي قيلت التركيب، والوجود هو صفة هي الذات بعينها. ومن قال غير هذا فقد أخطأ، وأيضاً المركب ليس ينقسم إلى مركب من ذاته ومركب من غيره فيلزم أن يتنهى الأمر إلى مركب قديم، كما يتنهى الأمر في الموجودات إلى موجود قديم، وقد تكلمنا في هذه المسألة في غير ما موضع، وأيضاً إذا كان الأمر كما قلنا: من أن التركيب أمر زائد على الوجود، فلفتاين أن يقول إن كان يوجد مركب من ذاته فسيوجد متحرك من ذاته، وإن وجد متحرك من ذاته فسيوجد المعدوم من ذاته، لأن وجود المعدوم هو خروج ما بالقوة إلى الفعل، وكذلك الأمر في الحركة والمحرك، وليس كذلك الوجود، لأنه ليس صفة زائدة على الذات، فكل موجود لم يكن وقتاً موجوداً بالقوة ووقتاً موجوداً بالفعل فهو موجود بذاته، والمحرك وجوده إنما هو مع القوة المحركة فلذلك احتاج كل متحرك إلى محرك. والفصل في هذه المسألة أن المركب لا يخلو أن يكون كل واحد من جزيئيه أو أجزاءه التي تركب منها شرطاً في وجود المثنين، أو لا يكون واحد منها شرطاً في وجود صاحبه أو يكون صوراً عند المثنين، والثاني ليس شرطاً في وجود الأول. فاما القسم أحدهما شرطاً في وجود الثاني، والثاني ليس شرطاً في وجود الأول. فاما القسم الأول فليس يمكن أن يكون قديماً، وذلك أن التركيب نفسه هو شرط في وجود الأجزاء، فليس يمكن أن تكون الأجزاء هي علة التركيب، ولا التركيب علة نفسه، إلا لو كان الشيء علة نفسه، ولذلك أمثل هذه المركبات هي كائنة فاسدة ولا بد لها من فاعل يخرجها من العدم إلى الوجود.

وأما القسم الثاني؛ أعني إن لم يكن ولا واحد من الجزيئين شرطاً في وجود صاحبه فإن أمثل هذه إذ لم يكن في طباع أحدهما أن يلازم الآخر فإنها ليست تركب إلا بمركب خارج عنها إذ كان التركيب ليس من طباعها الذي به تتقوم ذاتها أو يتبع ذاتها، وأما إن كانت طباعها تقتضي التركيب وهما في أنفسهما قد ينافي فواجب أن يكون المركب منها قد ينافي، لكن لا بد له من علة تفديه الوحدانية لأنه لا يمكن أن يوجد شيء قد ينافي الوحدانية له بالعرض. وأما إن كان أحدهما شرطاً في وجود الآخر، والأخر ليس شرطاً فيه، كالحال في الصفة والموصوف الغير جوهرية، فإن كان الموصوف قد ينافي ومن شأنه إلا تفارق الصفة

فالمركب قديم، وإذا كان هذا هكذا فليس يصح أن يجوز مجوز وجود مركب قديم أن يتبع على طريق الأشعرية إن كل جسم محدث، لأنه إن وجد مركب قديم وجدت أعراض قديمة: أحدها التركيب، لأن أصل ما يبتعد عليه وجوب حدوث الأعراض أنه لا تكون الأجزاء التي تركب منها الجسم عندهم إلا بعد افتراق، فإذا جوزوا مركباً قديماً يمكن أن يوجد اجتماع لم يتقدمه افتراق وحركة لم يتقدمها سكون، فإذا جاز هذا يمكن أن يوجد جسم ذو أعراض قديمة ولم يصح لهم أن ما لا يخلو عن الحوادث حادث.

وأيضاً قد قيل: إن كل مركب إنما يكون واحداً من قبل وحدة موجودة فيه، وتلك الوحدة إنما توجد فيه من قبل شيء هو واحد بذاته، وإذا كان ذلك كذلك فالواحد بما هو واحد متقدم على كل مركب، وهذا الفاعل الواحد إن كان أزلياً ففعله الذي هو إفادة جميع الموجودات الوحدات التي بها صارت موجودة واحدة هو فعل دائم أزلي لا في وقت دون وقت، فإن الفاعل الذي يتعلق فعله بالمفعول في حين خروجه من القوة إلى الفعل هو فاعل محدث ضرورة ومفعوله محدث ضرورة، وأما الفاعل الأول فقيه تعلق بالمفعول على الدوام والمفعول تشهيده على الدوام، فعلى هذا ينبغي أن يفهم الأمر في الأول سبحانه مع جميع الموجودات. وهذه الأشياء إذ لا يمكن أن تتبع في هذا الموضع فلنضرب عنها إذ كان الغرض إنما هو أن نبين أن ما يحتوي عليه هذا الكتاب من الأقاويل هي أقاويل غير برهانية، وأكثرها سلطانية، وأعلى مراتبها أن تكون جدلية، فإن الأقاويل البرهانية قليلة جداً وهي من الأقاويل بمنزلة الذهب الأبريز من سائر المعادن، والمر الخالص من سائر الجوهر، فلنرجع إلى ما كنا فيه.

قال أبو حامد: (وكل مسالكهم في هذه المسألة تخيلات:

ثم إنهم لا يقدرون على رد جميع ما يشتبهون إلى نفس الذات فإنهم أثبتوا كونه عالماً وبلزمهم أن يكون ذلك زائداً على مجرد الوجود فيقال لهم أتسلمو أن الأول يعلم غير ذاته ومنهم من سلم بذلك ومنهم من قال لا يعلم إلا ذاته.

فأما الأول: فهو الذي اختار ابن سينا، فإنه يزعم أنه يعلم الأشياء كلها بنوع كلي لا يدخل تحت الزمان ولا يعلم الجزيئات التي يجب تجدد الإحاطة بها تغيراً في ذات العالم. فنقول علم الأول بوجود كل الأنواع والأجناس التي لا نهاية لها عين علمه بنفسه أو غيره، فإن قلتم: إنه غيره فقد أثبتم كثرة ونقضيماً القاعدة وإن قلتم أنه عينه لم تتميزوا عن من يدعى أن

علم الإنسان بغيره عين علمه بنفسه وعين ذاته ومن قال ذلك سفه في عقله. وقيل حد الشيء الواحد أن يستحيل في الوهم الجمع فيه بين النفي والإثبات فالعلم بالشيء الواحد لما كان شيئاً واحداً استحال أن يتورّم في حالة واحدة موجوداً ومعدوماً، ولما لم يستحيل في الوهم أن يقدر علم الإنسان بنفسه دون علمه بغيره قيل أن علمه بغيره غير علمه بنفسه إذ لو كان هو هو لكان نفيه نفياً له وإناته إثباتاً له إذ يستحيل أن يكون زيد موجوداً وزيد معدوماً أعني هو يعني في حالة واحدة ولا يستحيل مثل ذلك في العلم بالغير مع العلم بنفسه، وكذا في علم الأول بذاته مع علمه بغيره إذ يمكن أن يتورّم وجود أحدهما دون الآخر فهما إذا شبيتان ولا يمكن أن يتورّم وجود ذاته دون وجود ذاته، فلو كان الكل كذلك لكان هذا التورّم محلاً، وكل من اعترف من الفلاسفة بأن الأول يعرف غير ذاته فقد ثبتت كثرة لا محالة.

قلت: حاصل هذا القول في الاعتراض على من قال: إن الأول يعقل ذاته ويعقل غيره أن علم العالم بذاته غير علمه بغيره، وهذا تمويه فإن هذا يفهم منه معنيان: أحدهما أن يكون علم زيد بنفسه الشخصية هو علمه بغيره فهذا لا يصح البة، والمعنى الثاني أن يكون علم الإنسان بغيره التي هي الموجودات هو علمه بذاته وهذا صحيح وبيان ذلك: إنه ليست ذاته أكثر من علمه بالموجودات، فإن كان الإنسان كسائر الأشياء إنما يعلم ماهيته التي تخصه وكانت ماهيته هي علم الأشياء، فعلم الإنسان ضرورة بنفسه هو علمه بسائر الأشياء، لأنه إن كان غيراً فذاته غير علم الأشياء. وذلك بين في الصانع فإن ذاته التي بها يسمى صانعاً ليست شيئاً أكثر من علمه بالمصنوعات.

وأما قوله: إنه لو كان علمه بنفسه هو علمه بغيره لكان نفيه نفياً له وإناته إثباتاً له فإنه يريد أنه لو كان علم الإنسان بنفسه هو علمه بغيره لكان إذا لم يعلم الغير لم يعلم ذاته؛ أعني إذا جهل الغير جهل ذاته، وإذا علم الغير علم ذاته، فإنه قول صادق من جهة، كاذب من جهة، لأن ماهية الإنسان هو العلم والعلم هو المعلوم من جهة وهو غيره من جهة أخرى، فإذا جهل معلوماً ما فقد جهل جزءاً من ذاته، وإذا جهل جميع المعلومات فقد جهل ذاته، فنفي هذا العلم عن الإنسان هو نفي علم الإنسان بنفسه لأنه إذا انتفى عن العالم المعلوم من جهة ما المعلوم والعلم شيء واحد انتفى علم الإنسان بنفسه، وأما المعلوم من جهة ما هو غير العلم فإنه غير الإنسان، وليس يوجب انتفاء هذا العلم عن الإنسان انتفاء علم الإنسان بنفسه، وكذلك الحال في الأشخاص فإنه ليس علم زيد بعمرو وهو نفس زيد، ولذلك قد يعلم زيد ذاته مع جهله بعمرو.

قال أبو حامد: فإن قيل: هو لا يعلم الغير بالقصد الأول بل يعلم ذاته مبدأ للكل  
فيلزم العلم بالكل بالقصد الثاني إذ لا يمكن أن يعلم ذاته إلا مبدأ فإنه حقيقة ذاته، ولا  
يمكن أن يعلم ذاته مبدأ لغيره إلا ويدخل الغير في علمه بطريق التضمن واللزوم ولا يبعد أن  
يكون لذاته لوازم وذلك لا يوجب كثرة في ماهية الذات، وإنما يمتنع أن يكون في نفس  
الذات كثرة.

### والجرأب من وجوه:

الأول: إن قولكم: إنه يعلم ذاته مبدأ تحكم بل ينبغي أن يعلم وجود ذاته فقط فاما  
العلم بكونه مبدأ فربما على العلم بالوجود لأن المبدئية إضافة إلى الذات ويجوز أن يعلم  
الذات ولا يعلم إضافته، ولو لم تكن المبدئية إضافة لتكثر ذاته وكان له وجود ومبدئية وهما  
شيستان، وكما يجوز أن يعلم الإنسان ذاته ولا يعلم كونه معلولاً لأن كونه معلولاً إضافة له إلى  
علته فكذلك كونه علة إضافة له إلى معلوله فالإلزام قائم في مجرد قوله: إنه يعلم كونه  
مبدأ، إذ فيه علم الذات والمبدئية وهو الإضافة، والإضافة غير الذات فالعلم بالإلزام  
العلم بالذات بالدليل الذي ذكرناه وهو أنه يمكن أن يتوجه العلم بالذات دون العلم بالمبدئية  
ولا يمكن أن يتوجه العلم بالذات دون العلم بالذات، لأن الذات واحدة.

قلت: كلام الفلسفة مع هذا الرجل في هذه المسألة يبني على  
أصول لهم يجب أن يتقدم فيتكلم فيها، فإنهم إذا سلم لهم ما وضعوه منها  
وزعموا أن البرهان قادرهم إليه لم يلزمهم شيء من هذه الإلزامات كلها. وذلك  
أن القوم يضعون أن الموجود الذي ليس بجسم هو في ذاته علم فقط، وذلك  
أنهم يرون أن الصور إنما كانت غير عالمية لأنها في مواد فإذا وجد شيء ليس  
قائما في مادة علم أنه عالم، وعلم ذلك بدليل أنهم وجدوا أن الصور المادية إذا  
تجزرت في النفس من مادتها صارت علماً وعقلًا، وأن العقل ليس شيئاً أكثر من  
الصور المتجردة من المادة، وإذا كان ذلك كذلك فيما كان ليس مجردـاً في  
أصل طبيعته فالتي هي مجردـة في أصل طبيعتها أخرى أن تكون علماً وعقلـاً.

ولما كانت معقولات الأشياء هي حقائق الأشياء، وكان العقل ليس شيئاً  
أكثر من إدراك المعقولات، كان العقل منا هو المعقول بعينه من جهة ما هو  
معقول، ولم يكن هنالك مغایرة بين العقل والمعقول إلا من جهة أن المعقولات  
هي معقولات أشياء ليست في طبيعتها عقلـاً وإنما تصير عقلـاً بتجريد العقل  
صورها من المواد ومن قبل هذا لم يكن العقل منا هو المعقول من جميع  
الجهات، فإن ألفى شيء في غير مادة فالعقل منه هو المعقول من جميع

الجهات وهو عقل المعقولات ولا بد، ولأن العقل ليس هو شيئاً أكثر من إدراك نظام الأشياء الموجودة وترتيبها، ولكنه واجب فيما هو عقل مفارق إلا يستند في عقل الأشياء الموجودة وترتيبها إلى الأشياء الموجودة ويتأخر معقوله عنها لأن كل عقل هو بهذه الصفة فهو نابع للنظام الموجود في الموجودات ومستكمل به، وهو ضرورة يقصر فيما يعقله من الأشياء، ولذلك كان العقل منا مقصراً عمما تقتضيه طبائع الموجودات جارية على حكم العقل، وكان هذا العقل منا مقصراً عن إدراك طبائع الموجودات فواجب أن يكون ه هنا علم بنظام وترتيب هو السبب في النظام والترتيب والحكمة الموجودة في موجود موجود، وواجب أن يكون هذا العقل النظم الذي منه هو السبب في هذا النظم الذي في الموجودات، وأن يكون إدراكه لا يتصف بالكلية فضلاً عن الجزئية، لأن الكليات معقولات تابعة للموجودات ومتاخرة عنها، وذلك العقل الموجودات تابعة له فهو عاقل ضرورة للموجودات بعقله من ذاته النظم والترتيب الموجود في الموجودات لا بعقله شيئاً خارجاً عن ذاته، لأنه كان يكون معلولاً عن الموجود الذي يعقله لا علة له وكان يكون مقصراً.

وإذا فهمت هذا من مذهب القوم فهمت أن معرفة الأشياء بعلم كلي هو علم ناقص، لأنه علم لها بالقوة، وأن العقل المفارق لا يعقل إلا ذاته وأنه بعقل ذاته يعقل جميع الموجودات إذ كان عقله ليس شيئاً أكثر من النظام والترتيب الذي في جميع الموجودات، وذلك النظم والترتيب هو الذي تتقبله القوى الفاعلة ذات النظم والترتيب الموجودة في جميع الموجودات، وهي التي تسميها الفلسفة الطبائع، فإنه يظهر أن كل موجود فيه أفعال جارية على نظام العقل وترتيبه وليس يمكن أن يكون ذلك بالعرض ولا يمكن أن يكون من قبل عقل شبيه بالعقل الذي فيما بل من قبل عقل أعلى من جميع الموجودات، وليس هو لا كلياً ولا جزئياً.

فإذا فهمت هذا من مذهب القوم انحنت لك جميع الشكوك التي أوردها هذا الرجل عليهم في هذا الموضع، وإذا أفرزت أن العقل الذي هنالك شيء بعقل الإنسان لحقت تلك الشكوك المذكورة فإن العقل الذي فيما هو الذي يلحقه التعدد والكثرة، وأما ذلك العقل فلا يلحقه شيء من ذلك، وذلك أنه بريء عن الكثرة اللاحقة لهن هذه المعقولات وليس يتصور فيه مغایرة بين المدرك

والمندر، وأما العقل الذي فينا فإدراكه ذات الشيء غير إدراكه أنه مبدأ للشيء، وكذلك إدراكه غيره غير إدراكه ذاته بوجه ما. ولكن فيه شبه من ذلك العقل، وذلك العقل هو الذي أفاده ذلك الشبه وذلك أن المعقولات التي في ذلك العقل بريئة من النعائص التي لحقتها في هذا العقل منها، مثال ذلك: إن العقل إنما صار هو المعقول من جهة ما هو معقول لأن هنا عقلاً هو المعقول من جميع الجهات، وذلك أن كل ما وجدت فيه صفة ناقصة فهي موجودة له ضرورة من قبل موجود فيه تلك الصفة كاملة، مثال ذلك: إن ما وجدت فيه حرارة ناقصة فهي موجودة له من قبل شيء هو حار بحرارة كاملة، وكذلك ما وجد حياً بحياة ناقصة فهي موجودة له من قبل حي بحياة كاملة، وكذلك ما وجد عاقلاً بعقل ناقص فهو موجود له من قبل شيء هو عقل بعقل كامل، وكذلك كل ما وجد له فعل عقلي كامل فهو موجود له من قبل عقل كامل، فإن كانت أفعال جميع الموجودات أفعالاً عقلية كاملة حكمية وليس ذاتاً عقول، فهنا عقل من قبله صارت أفعالاً موجودات أفعالاً عقلية.

ومن لم يفهم هذا المعنى من ضعفاء الحكماء هو الذي يطلب هل المبدأ الأول يعقل ذاته أو يعقل شيئاً خارجاً عن ذاته؟ فإن وضع أنه يعقل شيئاً خارجاً عن ذاته لزمه أن يستكمل بغيره، وإن وضع أنه لا يعقل شيئاً خارجاً عن ذاته لزم أن يكون جاهلاً بالموجودات، والعجب من هؤلاء القوم أنهم نزهوا الصفات الموجودة في الباري سبحانه وفي المخلوقات عن النعائص التي لحقتها في المخلوقات، وجعلوا العقل الذي فينا شبهاً بالعقل الذي فيه وهو أحق شيء بالتنزيه.

وهذا كاف في هذا الباب ولكن على كل حال فلنذكر باقي كلام هذا الرجل في هذا الفصل، ونبه على الغلط اللاحق فيه.

الوجه الثاني: قال أبو حامد: هو أن قولهم: إن الكل معلوم له بالقصد الثاني كلام غير معمول فإنه مهما كان علمه محظياً بغيره كما يحيط بذاته كان له معلومات متغيرة وكان له علم بهما وتعدد المعلوم وتغييره يوجب تعدد العلم إذ يقبل أحد المعلومين الفصل عن الآخر في الوهم فلا يكون العلم بأحدهما عين العلم بالأخر، إذ لو كان لتعذر تقدير وجود أحدهما دون الآخر، وليس ثم آخر مهما كان الكل واحداً فهذا لا يختلف بأن يعبر عنه بالقصد الثاني. ثم لست شعري، كيف يقدم على نفي الكثرة من يقول أنه لا يغرب عن علمه مثقال

ذرة في السموات ولا في الأرض، إلا أنه يعرف الكل بنوع كلي، والكليات المعلومة له لا تنتهي فيكون العلم المتعلق بها مع كثرتها وتغايرها واحداً من كل وجه.

قلت: تحصيل الكلام هنا في سؤالين: أحدهما كيف صار علمه بذاته هو علمه بغيره؟ وقد تقدم الجواب على ذلك، وأنه يوجد في عقل الإنسان من هذا معنى ما هو الذي أوقفنا على وجوب وجوده في العقل الأول.

والسؤال الثاني هو: هل ينكر علمه بتكرر المعلومات فإنه يحيط بجميع المعلومات المتناهية وغير المتناهية على الوجه الذي يمكن أن يحيط علمه بغير المتناهية؟ والجواب عن هذا السؤال: إنه ليس يمتنع في العلم الأول أن يوجد فيه مع الاتحاد تفصيل بالمعلومات، فإنه لم يمتنع عند الفلسفة أن يكون يعلم غيره وذاته علماً مفترقاً من جهة أن يكون هنالك علوم كثيرة، وإنما امتنع عندهم أن العقل مستكملاً بالمعقول ومعلول عنه، ولو عقل غيره على جهة ما نعقله نحن لكان عقله معلولاً عن الموجود المعقول لا علة له، وقد قام البرهان على أنه علة للموجود. والكثرة التي نفي الفلسفة هو أن يكون عالماً لا بنفسه بل يعلم زائد على ذاته، وليس يلزم من نفي هذه الكثرة عنه سبحانه نفي كثرة المعلومات إلا على طريقة الجدل، فنقوله السؤال من الكثرة التي في العلم عندهم إلى الكثرة التي في المعلومات نفسها فعل من أفعال السفسطانيين، لأنهم أنواع كما يتقدرون تلك الكثرة التي هي من حامل ومحمول كذلك يتقدرون الكثرة التي هي في العلم من قبل المعلومات.

لكن الحق في ذلك أنه ليس تعدد المعلومات في العلم الأزلي كتعددها في العلم الإنسان، وذلك أنه يلحقها في العلم الإنساني تعدد من وجهين: أحدهما من جهة الخيالات، وهذا يشبه التعدد المكاني، والتعدد الثاني، تعددها في نفسها في العقل منا؛ أعني التعدد الذي يلحق الجنس الأول، كأنك قلت: الموجود بانقسامه إلى جميع الأنواع الداخلة تحته، فإن العقل منا هو واحد من جهة الأمر الكلي المحيط بجميع الأنواع الموجدة في العالم، وهو يتعدد بتعدد الأنواع. وهو بين أنه إذا نزها العلم الأزلي عن معنى الكلي أنه يرتفع هذا التعدد وبقي هنالك تعدد ليس شأن العقل منا إدراكه إلا لو كان العلم منا هو هو يعنيه ذلك العلم الأزلي وذلك مستحيل، ولذلك أصدق ما قال القوم

أن للعقل حداً تقف عنده لا تتعده وهو العجز عن التكيف الذي في ذلك العلم.

وأيضاً فإن العقل منا هو علم للموجودات بالقوة لا علم بالفعل، والعلم بالقوة ناقص عن العلم بالفعل، وكل ما كان العلم منا أكثر كثرة كان أدخل في باب العلم بالقوة وأدخل في باب نقصان العلم، وليس يصح على العلم الأزلي أن يكون ناقصاً بوجه من الوجه، ولا يوجد فيه علم هو علم بالقوة، لأن العلم بالقوة هو علم في هبولي، فلذلك يرى القوم أن العلم الأول يجب أن يكون علماً بالفعل وإلا يكون هنالك كلية أصلاً ولا كثرة متولدة عن قوة مثل كثرة الأنواع المتولدة عن الجنس. وإنما امتنع عندنا إدراك ما لا نهاية له بالفعل لأن المعلومات عندنا منفصلة بعضها عن بعض، فاما إن وجد هنها علم تتحد فيه المعلومات، فالمتناهية وغير المتناهية في حقه سواء. هذا كله مما يزعم القوم أنه قد قام البرهان عليه عندهم، وإذا لم نفهم نحن من الكثرة في العلم إلا هذه الكثرة وهي متنمية عنه فعلمه واحد وبالفعل سبحانه، لكن تكيف هذا المعنى وتصوره بالحقيقة ممتنع على العقل الإنساني، لأنه لو أدرك الإنسان هذا المعنى لكان عقله هو عقل الباري سبحانه وذلك مستحيل. ولما كان العلم بالشخص عندهنا هو العلم بالفعل علمنا إن علمه هو أشبه بالعلم الشخصي منه بالعلم الكلي وإن كان لا كلياً ولا شخصياً. ومن فهم هذا فهم معنى قوله سبحانه: «لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض» وغير ذلك من الآيات الواردة في هذا المعنى.

قال أبو حامد <sup>رحمه الله</sup> وقد خالف ابن سينا في هذا غيره من الفلاسفة الذين ذهبوا إلى أنه لا يعلم إلا نفسه احتراناً من لزوم الكثرة فكيف شاركهم في تقيي الكثرة ثم باينهم في إثبات العلم بالغير ولما استحيى أن يقول أن الله لا يعلم شيئاً أصلاً في الدنيا والآخرة وإنما يعلم نفسه فقط وأما غيره فيعرفه ويعرف أيضاً نفسه وغيره فيكون غيره أشرف منه في العلم فترك هذا حياء من هذا المذهب واستنكافاً منه ثم لا يستحي من الإصرار على تقيي الكثرة من كل وجه وزعم أن علمه بنفسه وبغيره بل بجميع الأشياء هو ذاته من غير مزيد وهو عن الناقض الذي استحيى من سائر الفلاسفة لظهور الناقض فيه في أول النظر فإذا ليس بذلك فريق منهم عن خزي فيما ذهب وكذا يفعل الله عز وجل بمن ضل عن سبيله وظن أن الأمور الإلهية يستوي على كنهها بنظره وتخيله.

قلت: الجواب عن هذا كله بين مما قلناه وذلك أن القوم إنما نفوا أن

يعرف غيره من الجهة التي بها ذلك الغير أحسن وجوداً لثلا يرجع المعلوم علة والأشرف وجوداً أحسن وجوداً لأن العلم هو المعلوم ولم ينفوه من جهة أنه يعلم ذلك الغير بعلم أشرف وجوداً من العلم الذي نعلم نحن به الغير بل واجب أن يعلمه من هذه الجهة لأنها الجهة التي من قبلها وجود الغير عنه. وأما النظر في جواز كثرة المعلومات في العلم الأزلي فمسألة ثانية وقد ذكرناها ولم يفر القوم من أجل هذه المسألة إلى القول بأنه لا يعرف إلا ذاته كما تورم هذا الرجل بل من أجل ما قلنا وهو بالجملة لثلا يشبه علمه علمنا الذي في غاية المخالف له. فابن سينا إنما رام أن يجمع بين القول بأنه لا يعلم إلا ذاته ويعلم سائر الموجودات بعلم أشرف مما يعلمها به الإنسان إذ كان ذلك العلم هو ذاته وذلك بين من قوله أن علمه بنفسه وبغيره بل بجميع الأشياء هو ذاته وإن كان لم يشرح هذا المعنى كما شرحته ولذلك ليس قوله هذا هو عين التناقض ولا استحبابه سائر الفلسفة بل هو قول جميعها أو اللازم عن قول جميعهم وإذا تقرر هذا ذلك فقد بان لك قبح ما جاء به هذا الرجل من العمل على الحكماء مع ما يظهر من موافقة الرجل لهم في أكثر آرائهم.

قال أبو حامد: مجيئاً عن الفلسفه:

فإن قيل: إذا ثبت أنه يعرف نفسه مبدأ على سبيل الإضافة، فالعلم بالبعضين واحد، إذ من عرف البن عرف بمعروفة واحدة، وفيه العلم بالأب وبالبتوة ضمناً فيكثر المعلوم ويتحدد العلم فكذلك هو يعلم ذاته مبدأ لغيره فيتحدد العلم وإن تعدد المعلوم. ثم إذا عقل هذا في معلوم واحد وإضافته إليه ولم يوجب ذلك كثرة، فالزيادة فيه لا يوجب جنسه كثرة لا توجب كثرة. وكذلك من يعلم الشيء ويعلم عليه بالشيء فإنه يعلمه بذلك العلم بكل علم هو علم بنفسه وبمعلومه فيتحدد المعلوم ويتحدد العلم. ويدل عليه أيضاً أنكم ترون أن معلومات الله تعالى لا نهاية لها وعلمه واحد ولا تصفونه بعلوم لا نهاية لأعدادها. فإن كان تعدد المعلوم يوجب تعدد ذات العلم فليكن في ذات الله تعالى علوم لا نهاية لأعدادها وهذا معال.

ثم قال أبو حامد مجيئاً لهم:

قلت: مهما كان العلم واحداً من كل وجه لم يتصور تعلقه بمعلومين بل يقتضي ذلك كثرة ما على ما هو وضع الفلسفة وأصطلاحهم في تقدير الكثرة حتى بالغوا فقالوا: لو كان للأول ماهية موصوفة بالوجود لكان ذلك كثرة. فلم يعقلوا شيئاً واحداً له حقيقة ثم يوصف بالوجود، بل زعموا أن الوجود مضاف إلى الحقيقة، وهو غيره فيقتضي كثرة فعلى هذا الوجه لا يمكن تقدير علم يتعلق بمعلومات كثيرة إلا ويلزم فيه نوع كثرة أجلٍ وأبلغ من

اللازم في تقدير وجود مضاد إلى ماهية . وأما العلم بالابن ، وكذا سائر المضادات فقيه كثرة إذ لا بد من العلم بذات الابن وذات الآب ، وهما علمان وعلم ثالث وهو الإضافة ، نعم هذا الثالث مضمن بالعلمين السابقين إذ هما من شرطه وضرورته ولا فعالم يعلم المضاد أولاً لا تعلم الإضافة فهي علوم متعددة بعضها مشروطة في البعض ، فكذلك إذا علم الأول ذاته مضافاً إلى سائر الأجناس والأنواع بكونه مبدأ لها افتقر إلى أن يعلم ذاته وأحاد الأجناس ، وأن يعلم إضافة نفسه بالمبنية إليها ولا لم يعقل كون الإضافة معلومة له . وأما قولهم : إن من علم شيئاً علم كونه عالماً بذلك العلم يعنيه فيكون المعلوم متعددًا والعلم واحداً فليس كذلك ، بل يعلم كونه عالماً بعلم آخر ونتهي إلى علم يغفل عنه ولا يعلمه ولا نقول بالاتساع إلى غير نهاية ، بل القطع على علم متعلق بمعلوم وهو غافل عن وجود العلم لا عن وجود المعلوم كالذى يعلم السواد وهو في حال علمه مستغرق النفس بمعلومه الذي هو سواد وغافل عن علمه بالسود وليس ملتفتاً إليه ، فإن التفت إليه افتقر إلى علم آخر إلى أن يتقطع الثناء . وأما قولهم : إن هذا ينقلب عليكم في معلومات الله فإنها غير متأتية والعلم عندكم واحد ، فنقول : نحن لم نخوض في هذا الكتاب خوض الممهدين بل خوض الهدامين المعترضين ولذلك سبباً الكتاب تهافت الفلسفه لا تمهد الحق قليلاً بل زماننا هذا الجواب .

فإن قيل : إنما لا نلزمكم مذهب فرقه معينة من الفرق ، فاما ما ينقلب على كافة الخلق وتستوي الأفهام في أشكاله فلا يجوز لكم إبراده ، وهذا الإشكال متقلب عليكم ولا محيس لأحد من الفرق عنه .

قلنا : لا بل المقصود تعجبكم عن دعواكم معرفة حقائق الأمور بالبراهين القطعية وتشكيكم في دعوايكم . وإذا ظهر عجزكم ففي الناس من يذهب إلى أن حقائق الأمور الإلهية لا تتأتى بنظر العقل ، بل ليس في قوة الشر الإطلاع عليه ولذلك قال صاحب الشرع : تفكروا في خلق الله ولا تفكروا في ذات الله ، فما إنكاركم على هذه الفرقه المعتقدة صدق الرسول بدليل المعجزة المقتصرة من قضية العقل على إثبات المرسل المتحرزة عن النظر في الصفات بنظر العقل المتيبة صاحب الشرع فيما أتي به من صفات الله تعالى المفترضة أثره في إطلاق العالم والمريد وال قادر والحي المنتهية عن إطلاق ما لم يؤذن فيه المعتبرة بالعجز عن درك العقل . وإنما إنكاركم عليهم بسبتهم إلى الجهل بمسالك البراهين ووجه ترتيب المقدمات على أشكال المقياس ، ودعواكم إنما قد عرفنا ذلك بمالك عقلية وقد يان عجزكم وتهافت مسالككم وافتراضكم في دعوى معرفتكم وهو المقصود من هذا البيان ، فأين من يدعى أن براهين الإلهيات قاطعة كبراهين الهندسيات .

قلت : هذا كله كلام طويل غایته خطبي أو جدلني :

وتحصيل ما حكاه في نصرة الفلسفه في كون علم الله متعددًا حجتان تبيجهما أنه يظهر أن في المعقولات منا أحوالًا لا تتكثّر ذوات المعقولات بكثرتها . كما يظهر في الموجودات أحوال لا تتكثّر الذوات بكثرتها ، مثل أن

الشيء واحد موجود، وضروري أو ممكن، وأن هذا إذا كان موجوداً، فهو دليل على وجود علم متعدد محاط بعلوم كثيرة بل غير متناهي.

فالحججة الأولى: التي استعمل في هذا الباب ما يظهر من الأمور الذهنية التي تلعن المعقول في النفس، وهو فيه شبيه بالأحوال في الموجودات عند اعتبار الإضافات الموجودة فيها والأسلاك، وذلك أن الإضافة اللاحقة للمعقولات يظهر من أمرها أنها حال لا تتكرر المعقولات بها، ويحتاج على ذلك بأن الإضافة اللاحقة للأمور المضافة هي من هذا الباب.

فهو يعاند هذه الحججة بأن الإضافة والمضافين علوم كثيرة وإن علمنا بالأبواة مثلاً غير علمنا بالأب والابن. والحق أن الإضافة صفة زائدة على المضافين من خارج النفس في الموجودات، وأما الإضافة التي في المعقولات فهي أن تكون حالاً أولى منها من أن تكون صفة زائدة على المضافين، وهذا كله تشبيه العلم الإنساني بالعلم الأزلي وهو عين الخطأ، ولذلك كل من آثار شكاً بالعلم الأزلي ورام أن يحله بما يظهر في العلم الإنساني فقد نقل الحكم من الشاهد إلى الخائب في موجودين في غابة التباعد لا في موجودين مشتركين في النوع أو في الجنس بل مختلفين غابة الاختلاف.

وأما الحججة الثانية: فهي أنا نعلم الشيء بعلم واحد، وتعلم أنا نعلم بعلم هو حال في العلم الأول لا صفة زائدة عليه، والدليل على ذلك أنه يمر إلى غير نهاية. وأما ما جاوب به من أن هذا العلم هو علم ثان وأنه لا يتسلسل فلا معنى له، إذ معروف من أمره أنه يتسلسل وليس يلزم من كون العالم عالماً بالشيء، غافلاً عن أنه يعلم أن يكون إذا علم أنه يعلم فقد علم علمًا زائداً على العلم الأول، بل العلم الثاني هو حال من أحوال العلم الأول، ولذلك لم يمتنع عليه المرور إلى غير نهاية، ولو كان علمًا قائمًا بذاته زائداً على العلم الأول لم يصح فيه المرور إلى غير نهاية.

وأما الحججة التي ألزمت بها الفلاسفة المتكلمين من أن الجميع من المتكلمين يعترفون أن علوم الله تعالى غير متناهية، وأنه علم واحد، فهي مقاومة بحسب اعتقاد قول القائل لا مقاومة بحسب الأمر في نفسه. وهي معاندة لا انفكاك لخصومهم عنها إلا بأن يضعوا أن علم الباري تعالى ليس يشبه في هذا

المعنى علم المخلوق، فإنه لا أجهل من يعتقد أن علم الله تعالى لا يخالف علم المخلوق إلا من باب الكمية فقط، أعني أنه أكثر علوماً فقط. وهذه كلها أقاويل جدلية والذي يعتمد عليه أن علم الله واحد وأنه ليس معلولاً عن المعلومات بل هو علة لها، والشيء الذي أسبابه كثيرة هو لعمري كثير، وأما الشيء الذي معلولاته كثيرة فليس يلزم أن يكون كثيراً بالوجه الذي به المعلومات كثيرة، وعلم الأول لا يشك في أنه انتفت عنه الكثرة التي في علم المخلوق كما انتفي عنه التغير بتغير المعلوم، والمتكلمون يضعون هذا من أحد أصولهم، وأما هذه الأقاويل التي قيلت هنأ فيها كلها أقاويل جدلية.

وأما قوله: إن قصده هنا ليس هو معرفة الحق وإنما قصده إبطال أقاويلهم وإظهار دعوبيهم الباطلة فقصد لا يليق به بل بالذين في غاية الشر، وكيف لا يكون ذلك كذلك ومعظم ما استفاد هذا الرجل من النباءة وفاق الناس فيما وضع من الكتب التي وضعت فيها إنما استفادها من كتب الفلاسفة ومن تعليمهم. وهكذا إذا أخططاوا في شيء، فليس من الواجب أن ينكر فضلهم في النظر وما راضوا به عقولنا ولو لم يكن لهم إلا صناعة المنطق لكان واجباً عليه وعلى جميع من عرف مقدار هذه الصناعة شكرهم عليها، وهو معترف بهذا المعنى وداع إليه، وقد وضع فيها التأليف ويقول: إنه لا سبيل إلى أن يعلم أحد الحق إلا من هذه الصناعة، وقد بلغ به الغلو فيها إلى أن استخرجها من كتاب الله تبارك وتعالى، أفيجوز لمن استفاد من كتبهم وتعاليمهم مقدار ما استفاد هو منها حتى فاق أهل زمانه وعظم في ملة الإسلام صيته وذكره أن يقول فيهم هذا القول وأن يصرح بذلكم على الإطلاق وذم علومهم. وإن وضعا أنهم يخطئون في أشياء من العلوم الإلهية فإنما نحتاج على خطأهم من القوانين التي علمنا إياها في علومهم المنطقية ونقطع أنهم لا يلموننا على التوفيق على خطأ إن كان في آرائهم فإن قصدهم إنما هو معرفة الحق، ولو لم يكن لهم إلا هذا القصد لكان ذلك كافياً في مدحهم، ومع أنه لم يقل أحد من الناس في العلوم الإلهية قولًا يعتقد به وليس يعصم أحد من الخطأ إلا من عصمة الله تعالى بأمر إلهي خارج عن طبيعة الإنسان وهم الآتية. فلا أدرى ما حمل هذا الرجل على مثل هذه الأقوال أسأل الله العصمة والمغفرة من الزلل في القول والعمل.

والذي حكاه عن صفة إيمان من اتبع الشرع في هذه الأشياء هو الذي

يقوله محققوا الفلسفة، لأن قول من قال: أن علم الله وصفاته لا تكيف ولا تقاس بصفات المخلوقين حتى يقال أنها الذات أو زائدة على الذات، هو قول المحققين من الفلسفة والمحققين من غيرهم من أهل العلم والله المソوف الهادي.

قال أبو حامد: فإن قيل: هذا الإشكال إنما لزم على ابن سينا حيث زعم أن الأول يعلم غيره، فاما المحققون من الفلسفة فقد اتفقوا على أنه لا يعلم إلا نفسه فيندفع هذا الإشكال.

فتقول: ناهيكم خزيأً بهذا المذهب ولو لا أنه في غاية الركاكة لما استنكف المتأخرون عن نصرته ونحن نتبه على وجه الخزي فيه فإن فيه تفضيل معلولاته عليه إذ الملك والإنسان وكل واحد من العقلاء يعرف نفسه ومبدأه ويعرف غيره. والأول لا يعرف إلا نفسه فهو ناقص بالإضافة إلى أحد الناس فضلاً عن الملائكة بل البهيمة مع شعورها بنفسها تعرف أموراً أخرى سواها. ولا شك في أن العلم شرف وأن عدمه نقصان فلابن تولهم أنه عاشق ومعشوق، لأن له البهاء الأكمل والجمال الأتم، وأي جمال لوجود بسيط لا ماهية له ولا حقيقة ولا خير له بما يجري في العالم ولا بما يلزم ذاته ويصدر منه وأي نقصان في عالم الله يزيد على هذا. ولننجب العاقل من طائفة يتمتعون في المعقولات بزعمهم ثم ينتهي نظرهم إلى أن رب الأرباب وسبب الأسباب لا علم له أصلاً بما يجري في العالم وأي فرق بينه وبين الميت إلا في علمه بنفسه، وأي كمال في علمه بنفسه مع جهله بغيره، وهذا مذهب تغنى صورته في الافتراض عن الأطناط والإيضاح. ثم يقال لهؤلاء لم تخصلوا من الكثرة مع اقتحام هذه المخازني ثلثة: إنه عينه فما الفصل بينكم وبين القائل أن علم الإنسان بذاته عين ذاته وهو حقيقة إذ يعقل وجود ذاته في حالة هو فيها غافل عن ذاته ثم تزول غفلته وتبه لذاته فيكون شعوره بذاته غير ذاته لا محالة.

فإن قلتم أن الإنسان قد يخلو عن العلم بذاته فيطرأ عليه فيكون غيره لا محالة.

فتقول: الغيرية لا تعرف بالطريان والمقارنة فإن عين الشيء لا يجوز أن يطرأ على الشيء وغير الشيء إذا قارن الشيء لم يصر هو هو ولم يخرج عن كونه غيراً فإن كان الأول لم يزل عالماً بذاته لا يدل على أن علمه بذاته عين ذاته ويسع الوهم لتقدير الذات، ثم طريان الشعور ولو كان هو الذات بعينه لما تصور هذا التوهم.

فإن قيل ذاته عقل وعلم فليس له ذات ثم علم قائم به.

قلنا الحماقة ظاهرة في هذا الكلام فإن العلم صفة وعرض يستدعي موصفاً، وقول القائل: هو في ذاته عقل وعلم كقوله: هو قدرة وإرادة وهو قائم بنفسه ولو قيل به فهو كقول القائل في سواد وبياض أنه قائم بنفسه وفي كمية، وتربيع وتثليث أنه قائم بنفسه، وكذا في كل الأعراض وبالطريق التي يستحيل أن تقوم صفات الأجسام بنفسها دون جسم هو غير

الصفات بعين تلك الطريق يعلم أن صفات الأحياء من العلم والحياة والقدرة والإرادة أيضاً لا تقام ب نفسها وإنما تقوم بذات، فالحياة تقوم بالذات فتكون حياته بها وكذلك سائر الصفات، فإذا لم يقتنوا بسلب الأول سائر الصفات ولا يسلبه الحقيقة والمagnitude حتى سلبه أيضاً القائم بنفسه وردوه إلى حقائق الأعراض والصفات التي لا قوام لها ب نفسها. على أنا سنتين بعد هذا عجزهم عن إقامة الدليل على كونه عالمًا بنفسه وبغيره في مسألة مفردة.

قلت: الكلام في علم الباري سبحانه بذاته وبغيره مما يحرم على طريق الجدل في حال الماناظرة فضلاً عن أن يثبت في كتاب. فإنه لا تنتهي أفهم الجمورو إلى مثل هذه الدقائق، وإذا خيض معهم في هذا بطل معنى الإلهية عندهم، فلذلك كان الخوض في هذا العلم محرباً عليهم إذ كان المكاففي، في سعادتهم أن يفهموا من ذلك ما أطلقته أفهمهم، ولذلك لم يقتصر الشرع الذي قصده الأول تعليم الجمورو في تفهيم هذه الأشياء في الباري سبحانه بوجودها في الإنسان كما قال سبحانه: «لم تبعد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغنى عنك شيئاً» بل وأضطر إلى تفهيم معانى في الباري بتمثيلها بالجوارح الإنسانية مثل قوله سبحانه: «أو لم يروا أنا خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعماناً لهم لها مالكون» وقوله: «خلقت بيدي» فهذه المسألة هي خاصة بالعلماء الراسخين الذين أطلعهم الله على الحقائق، ولذلك لا يجب أن ثبت في كتاب إلا في الكتب الموضوعة على الطريق البرهاني، وهي التي شأنها أن تقرأ على ترتيب، وبعد تحصيل علوم آخر يضيق على أكثر الناس النظر فيها على التحول البرهاني إذا كان ذا فطرة فائقة مع قلة وجود هذه الفطرة في الناس. فالكلام في هذا الأشياء مع الجمورو هو بمنزلة من يسفى السموم أبدان كثير من الحيوانات التي تلك الأشياء سموم لها، فإن السموم إنما هي أمور مضافة فإنه قد يكون سماً في حق حيوان شيء هو غذاء في حق حيوان آخر. وهكذا الأمر في الآراء مع الإنسان أعني قد يكون رأي هوس في حق نوع من الناس وغذاء في حق نوع آخر، فمن جعل الآراء كلها ملائمة لكل نوع من أنواع الناس، بمنزلة من جعل الأشياء كلها أغذية لجميع الناس. ومن منع النظر متألهه بمنزلة من جعل الأغذية كلها سمواً لجميع الناس، وليس الأمر كذلك، بل فيها ما هو سم لنوع من الإنسان وغذاء لنوع آخر، فمن سمي السم من هو في حقه سم فقد استحق القود، وإن كان في حق غيره غذاء، ومن منع السم من هو في حقه غذاء حتى مات واجب عليه القود أيضاً فعلى هذا ينبغي أن يفهم الأمر في هذا. ولكن إذا

تعدى الشرير الجاهل فسقى السم من هو في حقه سم على أنه غذاء، فقد ينبغي على الطبيب أن يجتهد بصناعته في شفائه، ولذلك استجزنا نحن التكلم في هذه المسألة في مثل هذا الكتاب وإنما كنا نرى أن ذلك يجوز لنا، بل هو من أكبر المعاصي، أو من أكبر الفساد في الأرض، وعقاب المفسدين معلوم بالشريعة. وإذا لم يكن بد من الكلام في هذه المسألة فليل في ذلك بحسب ما تبلغه قوة الكلام في هذا الموضوع عند من لم يتقدم فيرتاض بالأشياء التي يجب بها الارتياض قبل النظر في هذه المسألة.

فتقول: إن القوم لما نظروا إلى جميع المدركات وجدوا أنها صنفان: صنف مدرك بالحواس، وهي أجسام قائمة بذاتها مشار إليها، وأعراض مشار إليها في تلك الأجسام. وصف مدرك بالعقل وهي ماهيات تلك الأمور المحسوسة وطبيعتها؛ أعني الجوهر والأعراض. ووجدوا التي لها ماهيات بالحقيقة فيها هي الأجسام؛ وأعني بالماهيات للأجسام صفات موجودة فيها بها صارت تلك الأجسام موجودة بالفعل ومحضوقة بتصدور فعل من الأفعال يصدر عنها. وخالفت هذه الصفات الأعراض عندهم بأن وجدوا الأعراض أموراً زائدة على الذات المشار إليها القائمة ب نفسها محتاجة إلى الذوات القائمة بها والذوات غير محتاجة في قوامها إليها؛ أعني إلى الأعراض. ووجدوا هذه الصفات التي ليست بأعراض غير زائدة على الذات، بل هي نفس حقيقة الذات المشار إليها القائمة ب نفسها، حتى متى توهم ارتفاع تلك الصفات ارتفعت الذات، ووقفوا على هذه الصفات في الموجودات المشار إليها؛ أعني الأجسام من قبل أفعال جسم جسم من تلك الأجسام الخاصة بها؛ مثال ذلك أنهم أدركوا الصفات التي بها صار النبات بذاته من قبل فعله الخاص به، والصفات التي بها صار الحيوان حيواناً من قبل أفعال الحيوان الخاصة به، وكذلك أدركوا أن في الجمادات صوراً بهذه الصفة تخصها من قبل أفعال الجمادات الخاصة بها. ثم لما نظروا في هذه الصفات علموا أنها في محل من تلك الذات وتميز لهم ذلك المحل بانقلاب الموجودات المشار إليها من نوع إلى نوع ومن جنس إلى جنس بانقلاب تلك الصفات وتغيرها؛ مثال ذلك انقلاب طبيعة النار إلى الهواء بزوال الصفة التي عنها يصدر فعل النار وهي التي بها سميت النار ناراً إلى الصفة التي عنها يصدر فعل الهواء الخاص به وهي التي سمي بها الهواء هواء، واستدلوا أيضاً

على وجود هذا المحل بكون الذات المشار إليها تنفعل عن غيرها كما استدلوا بالفعل على الصورة، وذلك أنه لم يمكن أن يتورّم أن الفعل والانفعال هما عن شيء هو طبيعة واحدة، فاعتقدوا من أجل هذا أن جميع الأجسام الفاعلة المتنافلة مركبة من طبيعتين: فاعلة ومنفعة فسموا الفاعلة صورة وماهية وجوهراً، وسموا المتنافلة موضوعاً ومادة.

وظهر لهم من هذا أن هذه الأجسام المحسوسة ليست أجساماً بسيطة على ما يظهر للحس، ولا مركبة من أجسام بسيطة إذ كان كل جسم له فعل وانفعال ورأوا أن الذي يدرك الحس من هذه هي الأجسام المشار إليها المركبة من هذين الشيئين اللذين سموا أحدهما صورة، والأخر مادة، وأن الذي يدرك العقل من هذه هي هذه الصور. وإنها إنما تصير معمولات وعقلاء إذا جردها العقل من الأمور القائمة بها: أعني الذي سموه موضوعاً ومادة. ووجدوا الأعراض تنقسم في العقل إلى مثل هاتين الطبيعتين، وأن كان الموضوع لها بالحقيقة؛ أعني المحل الذي تقوم به هي الأجسام المركبة من ذيئك المعنيين. فلما تميزت لهم الأمور المعقولة من الأمور المحسوسة، وتبين لهم أن في المحسوسات طبيعتين: أحديهما قوة، والأخرى فعل، نظروا أي الطبيعتين هي المتقدمة للأخرى، فوجدوا أن الفعل متقدم على القوة لكون الفاعل متقدماً على المفعول. ونظروا في العلل والمعلولات أيضاً فأفضى بهم الأمر إلى علة أولى هي بالفعل السبب الأول لجميع العلل. فلزم أن يكون فعلًا محضًا ولا يكون فيها قوة أصلًا، لأنه لو كان فيها قوة ل كانت معلولة من جهة وعلة من جهة فلم تكن أولى. ولما كان كل مركب من صفة وموصوف فيه قوة وفعل، وجب عندهم إلا يكون أولاً مركباً من صفة وموصوف. ولما كان كل بريءٍ من القوة عندهم عقلاءً وجب أن يكون الأول عندهم عقلاءً.

فهذه هي طريقة القوم مجملة. فإن كنت من أهل الفطرة المعدة لقبول العلوم وكنت من أهل الثبات وأهل الفراج ففترضك أن تنظر في كتب القوم وعلومهم لتقف على ما في كتبهم من حق أو ضده، وإن كنت من نقصك واحد من هذه الثلاث ففترضك أن تفرغ في ذلك إلى ظاهر الشرع ولا تنظر إلى هذه العقائد المحدثة في الإسلام، فإنك إن كنت من أهلها لم تكن من أهل اليقين ولا من أهل الشرع.

فهذا هو الذي حرك هؤلاء القوم أن يعتقدوا أن هذه الذات التي وجدوا أنها مبدأ العالم أنها بسيطة، وأنها علم وعقل. ولما رأوا أن النظام الموجود هنا في العالم وأجزائه هو صادر عن علم متقدم عليه قضوا أن هذا العقل والعلم هو مبدأ العالم الذي أفاده أن يكون موجوداً وأن يكون معقولاً، وهذا بعيد من المعارف الإنسانية الأولى، والأمور المشهورة بحيث لا يجوز أن ي Finch للجمهور عنه، بل لكتير من الناس، والإفصاح به حرام لمن وقع له اليقين به لمن لا سيل له إلى وقوع اليقين به، لأنه كالقاتل له.

وأما تسميتهم ما فارق المادة جوهر، فإنهم لما وجدوا الحد الخاص بالجوهر أنه القائم بذاته، وكان الأول هو السبب في كل ما قام من الموجودات بذاتها، كان هو أحق باسم الجوهر، واسم الموجود، واسم العالم، واسم الحي، وجميع المعاني التي أفادها في الموجودات، وبخاصة ما كان منها من صفات الكمال.

وأما سائر ما شنع به هذا الرجل على هذا المذهب فهو شيء غير ملتفت إليه إلا عند الجمهور وال العامة من الناس، وهم الذين يحرم عليهم سماع هذا القول.

فقوله وأي جمال لوجود بسيط لا ماهية له ولا حقيقة ولا خير له بما يجري في العالم ولا بما يلزم ذاته وبصدر منه إلى آخر ما قاله.

هو كلام باطل كله، فإنهم إن وضعوا ماهية مترفة عن المحل كانت مترفة عن الصفات ولم تكون محلًا للصفات، إلا أن تكون في محل فتكون مركبة من: طبيعة القوة، وطبيعة الفعل، وهو ذو الماهية الموجودة باطلاق الموجودات إنما صارت ذات ماهية به، وهو الموجود العالم بال الموجودات باطلاق، من قبل أن الموجودات إنما صارت موجودة ومعقوله من قبل علمه بذاته، وذلك أنه إذا كان هو السبب في كون الموجودات موجودة ومعقوله، وكانت موجودة ب Maherاتها ومعقوله بعلمه، فهو علة كون Maherاتها موجودة ومعقوله، والقسم إنما نفوا عنه أن يكون علمه بال الموجودات على نحو علم الإنسان بها الذي هو معلم عنها، فعلمه بال الموجودات على الضد من علم الإنسان إذ قد قام البرهان على هذا النوع من العلم.

وأما على مذهب الأشعرية فليس له أصلاً ماهية ولا ذات، لأن وجود ذات لا ماهية لها ولا هي ماهية لا يفهم، وإن كان قد ذهب بعض الأشعرية إلى أن له ماهية خاصة بها تتميز الذات عن سائر الموجودات، وهذه الماهية عند الصوفية هي التي يدل عليها اسم الله الأعظم.

وقوله: ثم يقال لهؤلاء: لم تخالصوا من الكثرة مع الاقتحام لهذه المحاري، فإنما نقول علمنا عين ذاته، أو غير ذاته، فإن قلتم أنه غيره فقد جاءت الكثرة، وإن قلتم أنه عينه فما الفصل بينكم وبين القائل: إن علم الإنسان بذاته عين ذاته.

كلام في غاية الركاك، والمتكلم به أحق إنسان بالخزي والافتضاح. فإن هذا هو إلزام أن يكون الكامل المتنزه عن صفات الحدوث والتغير والنقص على صفة الناقص المتغير، وذلك أن الإنسان من جهة أنه شيء مركب من محل وعلم موجود في ذلك المحل، لزم أن يكون علمنه غير ذاته بوجه ما كما سلف، إذ كان المحل هو السبب في تغاير العلم والذات. ولما كان الإنسان إنما كان إنساناً وكان أشرف من جميع الموجودات المحسوسة بالعقل المفترن إلى ذاته لا بذاته وجب أن يكون ما هو بذاته عقل هو أشرف من الموجودات، وأن يكون متنزهاً عن النقص الموجود في عقل الإنسان.

وقوله: فإن قيل: ذاته عقل وعلم فليس له ذات ثم علم قائم بها - قلنا: الحماقة ظاهرة في هذا الكلام فإن العلم صفة وعرض يستدعي موصفاً، وقول القائل: هو في ذاته عقل وعلم كقوله هو قدرة واردة وهو قائم بنفسه. ولو قيل به: فهو كقول القائل في سواد وبياض: أنه قائم بنفسه وفي كمية وتربية وتثليث أنه قائم بنفسه، وكذا في كل الأعراض. إلى قوله وكذلك سائر الصفات.

قلت: الشرارة والتمويه في قوله أظهر. فإنه قد تبين أن من الصفات ما هو أحق باسم الجوهرية من الجوهر القائم بذاته، وهي الصفة التي من قبلها صار الجوهر القائم بذاته قائماً بذاته، وذلك أنه قد تبين أن المحل لهذه الصفة ليس شيئاً قائماً بذاته، ولا موجوداً بالفعل، بل إنما وجد له القيام بنفسه، والوجود بالفعل من قبل هذه الصفة وهي في وجودها على الجهة المقابلة للأعراض، وإن كان يظهر من أمر بعضها أنها تحتاج إلى المحل في الأمور المتغيرة لأن الأصل في الأعراض أن تقوم بغيرها، والأصل في الماهيات أن تقوم بذاتها إلا ما عرض هنا للأشياء الكائنة الفاسدة من كون ماهياتها محتاجة

إلى موضوع فهذا الوصف هو أشد شيء بعدها عن طبيعة الأعراض، فتشبيهه العلم الذي هنالك بالأعراض التي هنا كلام في غاية السخف، وهو أشد سخفاً من يجعل النفس عرضاً كالتلثيث والتربيع.

وهذا كاف في تهافت هذا القول كله وسخفة فلنسه هذا الكتاب التهافت بياطلاق، لا تهافت الفلسفه. وما أبعد طبيعة العلم من طبيعة العرض، وبخاصة علم الأول تعالى، وإذا كان في غاية البعد من طبيعة العرض فهو في غاية البعد من حاجته إلى المحل.

## المسألة السابعة

في إبطال قولهم: إن الأول لا يجوز أن يشارك غيره في جنس  
ويفارقه بفصل وإنه لا يتطرق إليه انقسام في حق العقل بالجنس والفصل

قال أبو حامد: وقد اتفقا على هذا وبنوا عليه أنه إذا لم يشارك غيره بمعنى جنسه  
لم ينفصل عنه بمعنى فصلي فلم يكن له حد إذ الحد يتطلب من الجنس والفصل وما لا  
تركيب فيه فلا حد له، وهذا نوع من الترثيبي. وزعموا أن قول الفضال أنه يساوي المعلوم  
الأول في كونه موجوداً وجوهراً وعلة لغيره وبيانه بشيء آخر لا محللة فليس هذا مشاركة في  
الجنس بل هي مشاركة في لازم عام. وفرق بين الجنس واللازم في الحقيقة وإن لم يفترقا  
في العموم على ما عرف في الم 궁 فإن الجنس هو الذانى العام المقول في جواب ما هو  
ويدخل في ماهية الشيء المحدود ويكون مقوماً للذات فكون الإنسان حياً داخل في ماهية  
الإنسان أعني الحيوانية فكان جنساً وكونه مولوداً ومخلوقاً لازم لا يفارقه فقط ولكنه ليس داخلاً  
في الماهية وإن كان لازماً عاماً ويعرف ذلك في الم궁 معرفة لا ينمارى فيها. وزعموا أن  
الوجود لا يدخل فقط في ماهية الأشياء، بل هو مضاف إلى الماهية أما لازماً لا يفارق  
السماء، أو وارداً بعد أن لم يكن كالأشياء الحادثة فالمشاركة في الوجود ليست بمشاركة في  
الجنس. وأما مشاركته في كونه علة لغيره كسائر العلل فهي مشاركة في إضافة لازمة لا تدخل  
أيضاً في الماهية، فإن المبدئية والوجود لا يقْوِم واحد منها الذات، بل يلزمان الذات بعد  
تقويم الذات بأجزاء ماهيتها، فليس المشاركة فيه إلا مشاركة في لازم عام يتبع الذات لزومه لا  
في جنس، ولذلك لا تحد الأشياء إلا بالمقومات، وإن حدث باللوازم كان ذلك رسماً للتمييز  
لا لتصوير حقيقة الشيء. فلا يقال في حد المثلث: أنه الذي تساوى زواياه القائمتين، وإن  
كان ذلك لازماً عاماً لكل مثلث بل يقال: إنه شكل تحيط به ثلاثة أضلاع. وكذلك المشاركة  
في كونه جوهراً فإن معنى كونه جوهراً أنه موجود لا في موضوع، والموجود ليس بجنس شيئاً  
يضاف إليه أمر سلبي وهو أنه لا في موضوع فلا يصير جنساً مقوماً، بل لو أضيف إليه إيجابه  
وقيل: موجود في موضوع لم يصر جنساً في العرض، وهذا لأن من عرف الجوهر بحده الذي  
هو كالرسم له وهو أنه موجود لا في موضوع، فليس يعرف كونه موجوداً فضلاً من أن يعرف  
أنه في موضوع أو لا في موضوع، بل معنى قوله في رسم الجوهر أنه الموجود لا في موضوع

أي أنه حقيقة ما إذا وجد وجد لا في موضوع ولستا تعني به أنه موجود بالفعل حالة التحديد، فليس المشاركة في مشاركة في جنس بل المشاركة في مقومات الماهية هي المشاركة في الجنس المحروم إلى المبادنة بعده بالفصل، وليس للأول ماهية سوى الوجود الواجب، فالوجود الواجب طبيعة حقيقة وماهية في نفسه هو له لا لغيره، وإذا لم يكن وجوب الوجود إلا له لم يشارك غيره فلم ينفصل عنه بفصل نوعي فلم يكن له حد.

قال أبو حامد: فهذا تفهمي مذهبهم. والكلام عليه من وجهين.

قلت: هذا متنه ما حكاه عن الفلسفة في هذا القول، وفيه حق وفيه

باطل.

أما قولهم: إن الأول لا يجوز أن يشارك غيره في جنس ويفارقه بفصل فإن كان أراد بالجنس المقول بتواظط فهو حق. وكذلك الفصل المقول بتواظط، لأن كل ما هذا صفتة فهو مركب من صورة عامة و الخاصة، وهذا هو الذي يوجد له الحد، وأما إن عني بالجنس المقول بتشكيك؛ أعني بتقديم وتأخير، فقد يكون له جنس هو الموجود مثلاً أو الشيء أو الهوية أو الذات، وقد يكون له حد من هذا النوع من الحدود، فإن أمثال هذه الحدود مستعملة في العلوم مثل ما قيل في حد النفس: إنها استكمال لجسم طبيعي آلي. ومثل ما قيل في حد الجوهر: إنه الموجود لا في موضوع، لكن ليس تكفي هذه الحدود في معرفة الشيء، وإنما يؤتى بها ليتطرق من ذلك إلى كل واحد مما يدخل تحت أمثال الحدود هذه وإلى تصوره بما يخصه.

وأما حكايته عن الفلسفة أن اسم الموجود إنما يدل من ذات الأشياء على لازم لها فهو قول باطل، وقد بناه في غير ما موضع، وما قاله أحد منهم إلا ابن سينا فقط، وذلك أنه لما انتفى عنده أن يكون جنساً مقولاً بتواظط، وانتفى أيضاً أن يكون إسماً مشتركاً، زعم أنه اسم يدل على لازم عام للأشياء، وما قاله في الذات يلزم في اللازم، ولو كان لازماً لم يقل في جواب ما هو؟ وأيضاً إن كان يدل على لازم للأشياء فهو يدل على ذلك اللازم بتواظط، أو باشتراك، أو بلزوم آخر؟ فإن كان يدل بتواظط، فكيف يوجد عرض مقول بتواظط على أمور مختلفة الذوات؟ وأظن ابن سينا أنه يسلم هذا، وهو مستحيل لأنه لا يكون عن الأشياء المختلفة شيء هو متفق وواحد إلا من جهة ما تلك الأشياء المختلفة متفقة في طبيعة واحدة، إذ يلزم ضرورة أن يكون اللازم الواحد عن طبيعة واحدة كما يكون العقل الواحد صادر أيضاً عن طبيعة واحدة. وإذا كان ذلك مستحيلاً

فاسم الموجود إنما يدل من الأشياء على ذوات متقاربة المعنى وبعضها في ذلك أنت من بعض، ولذلك كانت الأشياء التي وجود مثل هذا الوجود فيها أول هو العلة في سائر ما يوجد فيها في ذلك الجنس؛ مثال ذلك أن قولنا: حار مقول بتقديم وتأخير على النار، وعلى الأشياء الحارة والذي يقال عليه بتقديم منها وهي النار، هي السبب في وجود سائر الأشياء الحارة حارة. وكذلك الأمر في الجوهر، وفي العقل، وفي المبدأ وفيما أشبه ذلك من الأسماء، وأكثر طبائع ما يحتوي عليه العلم الإلهي هي من هذا الجنس، والأسماء التي بهذه الصفة توجد في الجواهر وتوجد في الأعراض. وما قاله في رسم الجوهر.

قال: فكذلك المشاركة في كونه جوهرًا فإن معنى كونه جوهرًا أنه موجود لا في موضوع والموجود ليس بجنس.

هو شيء لا معنى له، بل الموجود هو جنس الجوهر المأ喙وذ في حده على نحو ما تؤخذ أجناس هذه الأشياء في حدودها، وقد بين ذلك أبو نصر في كتابه «في البرهان»، والأمر عند القوم أشهر من هذا. وإنما غلط ابن سينا أنه لما رأى اسم الموجود يدل على الصادق في كلام العرب، وكان الذي يدل على الصادق يدل على عرض، ولا بد، بل في الحقيقة على معقول من المعقولات التوانى؛ أعني المنطقية ظن أنه حيث ما استعمله المترجمون إنما يدل على هذا المعنى وليس الأمر كذلك، بل إنما قصد به المترجمون أن يدل به على ما يدل عليه اسم الذات والشيء. وقد بين ذلك أبو نصر في «كتاب الحروف» وعرف أن أحد أسباب الغلط الواقع في ذلك هو أن اسم الموجود هو بشكل المشتق، والمشتق يدل على عرض، بل هو في أصل اللغة مشتق، إلا أن المترجمين لما لم يجدوا في لسان العرب لفظاً يدل على هذا المعنى الذي كان القدماء يقسمونه إلى الجوهر والعرض وإلى القوة والفعل؛ أعني نظرياً هو مثال أول دل عليه بعضهم باسم الموجود لا على أن يفهم منه معنى الاستئصال، فيدل على عرض، بل معنى ما يدل عليه إسم الذات فهو اسم صناعي لا لغوي، وبعضهم رأى لموضع الأشكال الواقع في ذلك أن يعبر عن المعنى الذي قصد في لسان اليونانيين التكلم فيه بأن اشتقت من لفظ الضمير الذي يدل على ارتباط المحمول بالموضوع ما يدل على ذلك المعنى، لأنه رأى أن هذا أقرب إلى الدلالة على هذا المعنى فاستعمل بدلاً إسم الموجود اسم الهوية لكنه أيضاً تكلف من هذا

اللفظ صيغة ليست موجودة في لسان العرب، ولذلك عدل الفريق الآخر إلى اسم الموجود.

والموارد الذي هو بمعنى الصادق هو الذي مفهومه هو غير مفهوم الماهية، ولذلك قد يعلم الماهية من لا يعرف الوجود، وهذا المعنى هو غير الماهية في المركب ضرورة وهو في البسيط والماهية واحد لا المعنى الذي دل به عليه المترجمون باسم الموجود، فإن هذا هو الماهية بعينها. فإذا قلنا: إن الموجود منه جوهر ومنه عرض لزم أن يفهم من اسم الموجود المعنى الذي دل عليه المترجمون وهو الدلالة المقولبة بتقديم وتأخير على ذوات الأشياء المختلفة. وإذا قلنا: إن الجوهر موجود لزم أن يفهم منه ما يفهم من الصادق. وكذلك إذا فهمنا من المسألة المشهورة عند القدماء وهي القائلة هل الموجود واحد أو أكثر من واحد؟ وهي التي تكلم فيها أوساطو مع برمنيدس ومالسيس من القدماء في الأولى من «السماع الطبيعي» فليس ينبغي أن يفهم من ذلك إلا ما يدل على الذات. ولو كان الموجود يدل على عرض في موضوع لكان قول من قال: أن الموجود واحد متناقضًا في نفسه، وهذا كله بين لمن ارتاض في كتب القوم.

ولما فرغ من تقرير قولهم أخذ في الرد عليهم فقال:

قال أبو حامد: وهذا تهيم مذهبهم. والكلام عليه من وجهين: مطالبة وإبطال. وأما المطالبة فبأن يقال: هذا حكاية المذهب فهم عرفتم استحالته ذلك في حق الأول حتى بنتم عليه نفي الثبات إذ قلتم: إن الثاني ينبغي أن يشاركه في شيء، وبيانه في شيء، والذي فيه ما يشارك به وما يباين به فهو مركب محال.

قلت: قد قلت: إن هذا إنما يلزم في المشاركة التي توجد من قبل الجنس المقول بتواءط لا من قبل الجنس المقول بتشكيل. فإذا أنزل مع الإله الثاني إليه في مرتبة الأول في الألوهية فاسم الإله مقول عليهما بتواءط فهو جنس فينبغي أن يفترقا بفصل فيكون كل واحد منهمما مركبًا من جنس وفصل. والفلاسفة لا يجوزون على موجود قديم أصلًا اشتراكًا في الجنس، وإن كان مقولاً بتقديم وتأخير لزم أن يكون المتقدم علة للمتاخر.

ثم قال أبو حامد متناقضًا لهم:

فتقول: هذا النوع من التركيب من أين عرفتم استحالته ولا دليل عليه إلا قوله:

المحكى عنكم في نفي الصفات وهو أن المركب من الجنس والفصل مجتمع من أجزاء فإن كان يصح لواحد من الأجزاء أو الجملة وجود دون الآخر فهو واجب الوجود وما عداه ليس بواجب. ولو كان لا يصح للأجزاء وجود دون المجتمع، ولا للمجتمع وجود دون الأجزاء، فالكل معلوم محتاج وقد تكلمنا عليه في الصفات وبيننا أن ذلك ليس بمحال في قطع التسلسل، والبرهان لم يدل إلا على قطع التسلسل. فاما العقائيم التي اخترعواها في لزوم انصاف واجب الوجود فلم يدل عليه دليل. فإن كان واجب الوجود ما وصفوه به، وهو أنه لا يكون فيه كثرة، فلا يحتاج في قوامه إلى غيره فلا دليل إذا على إثبات واجب الوجود، وإنما الدليل على قطع التسلسل فقط، وهذا قد فرغنا منه في الصفات. وهو في هذا النوع أظهر، فإن اقسام الشيء إلى الجنس والفصل ليس كاقسام الموصوف إلى ذات وصفه، فإن الصفة غير الذات والذات غير الصفة والنوع ليس غير الجنس من كل وجه فمهما ذكرنا النوع فقد ذكرنا الجنس وزيادة، وإذا ذكرنا الإنسان فلم نذكر إلا الحيوان مع زيادة نطق فقول الفائق: إن الإنسانية هل تستغني عن الحيوانية كقول الفائق: إن الإنسانية هل تستغني عن نفسها إذا انضم إليها شيء آخر فهذا أبعد عن الكثرة من الصفة والموصوف. ومن أي وجه يستحيل أن تقطع سلسلة المعلومات على علين: أحديهما علة السموات والأخرى علة العناصر أو أحديهما علة العقول والأخرى علة الأجسام كلها ويكون بينهما مبالية ومفارقة في المعنى كمبالية الحرمة والحرارة في محل واحد فإنهما متبادران في المعنى من غير أن يفرض في الحرمة تركيب جنسي وفضلي بحيث يقبل الانفصال، بل إن كان فيه كثرة فهو نوع كثرة لا يقدح في وجدة الذات، فمن أي وجه يستحيل هذا في العلل، وبهذا يتبين عجزهم عن نفي الہین صانعين.

قلت: أما التركيب الذي يكون من الجنس والفصل فهو بعينه التركيب الذي يكون من الشيء الذي هو بالقوة، والشيء الذي يكون بالفعل، لأن الطبيعة التي يدل عليها الجنس ليس توجد بالفعل في وقت من الأوقات خلية من الطبيعة التي تسمى الفصل والصورة. وكل ما عند القوم مركب من هاتين الطبيعتين فهو كائن فاسد وله فاعلي، لأن الفصل من شروط وجود الجنس من جهة ما هو بالقوة، فليس يوجد عريبا من الفصل، فمقارنة كل واحد منهما صاحبه بجهة ما شرط في وجود الآخر، والشيء بعينه لا يمكن أن يكون علة لشرط وجوده فله ضرورة علة هي التي أفادته الوجود بل قرنت الشرط بالمشروع فيه. وعندهم أيضاً أن القابل بالحقيقة هو ما كان قوة فقط وإن كان فعلًا وبالعرض، والمقبول ما كان فعلًا وإن كان قوة وبالعرض. وذلك أنه ليس يتميز المقبول فيه من القابل إلا من جهة أن أحدهما بالقوة شيء آخر وهو بالفعل الشيء المقبول، وكلما كان هو بالقوة شيئاً آخر فهو ضرورة سبق ذلك الشيء الآخر ويخلع

شيء الذي هو بالفعل. ولذلك إن الفي هنا قابل بالفعل ومقبول بالفعل فكلاهما قائم بذاته، لكن القابل هو جسم ضرورة، فإن القبول إنما يوجد أولاً للجسم أو لما هو في جسم، فإن الأعراض لا توصف بالقبول ولا الصور ولا السطح ولا الخط ولا النقطة ولا بالجملة ما لا ينقسم. وأما قابل ليس بجسم، فقد قام عليه البرهان. وأما قابل ليس بجسم ولا في جسم فمستحيل. إلا ما تشکوا فيه من أمر العقل الذي بالقوة، فإنه إذا كان المركب من صفة ومحض ليست زائدة على الذات كان كائناً فاسداً وكان جسماً ضرورة، وإن كان مركباً من موصوف وصفة زائدة على الذات من غير أن يكون فيه قوة في الجوهر ولا قوة على تلك الصفة مثل ما يقول القدماء في الجرم السماوي لزم ضرورة أن يكون ذا كمية وأن يكون جسماً لأنه إن ارتفعت الجسمية عن تلك الذات الحاملة للصفة ارتفع عنها أن تكون قابلة محسوسة، وكذلك يرتفع إدراك الحسن عن تلك الصفة فيعود الصفة والموصوف كلها عقلاً، فيرجعان إلى معنى واحد بسيط، لأن العقل والمعقول قد ظهر من أمرهما أنهما معنى واحد إذ كان التكثير فيهما بالعرض؛ أعني من جهة الموضوع.

وبالجملة فوضع القوم ذاتاً وصفات زائدة على الذات ليس شيئاً أكثر من وضعهم جسماً قدماً وأعراضًا محمولة فيه، وهم لا يشعرون لأنهم إذا رفعوا الكمية التي هي الجسمية ارتفع أن يكون في نفسه معنى محسوساً، فلم يكن هنالك لا حامل ولا محمول. فإن جعلوا العامل والمحمول مفارقين للمادة والجسم لزم أن يكون عاقلاً ومعقولاً، وذلك هو الواحد البسيط الحق.

وقوله: إن تغليظهم كله إنما هو من باب تسميتهم إياه واجب الوجود وأنه إذا استعمل بدل ذلك ما ليس له علة لم يلزم الأول ما ألموه من الصفات الواجبة لواجب الوجود ليس بتصحيح، لأنه إذا وضع موجود ليس له علة وجب أن يكون واجب الوجود بنفسه كما أنه إذا وضع موجود واجب الوجود بنفسه وجب إلا يكون له علة، وإذا لم يكن له علة فآخرى أن لا ينقسم إلى شيئاً: علة وملول. ووضع المتكلمين الأول مركباً من صفة ومحض يقتضي أن يكون له علة فاعلة، فلا يكون علة أولى ولا واجب الوجود، وهو ضد ما وضعاه من كونه من الموجودات التي ترجع الصفة والموصوف فيها إلى معنى واحد بسيط، فلا معنى لتكرار هذا والإطالة فيه.

وأما ما قاله من أن الأول سبحانه إن لم يستحيل في حقه أن يكون مركباً من موصوف وصفة زائدة على الموصوف فهو أحرى أن لا يستحيل أن يكون مركباً من موصوف وصفة هي عين الموصوف، فقد قلنا: على أي جهة يستحيل وعلى أي جهة لا يستحيل، وهو كونهما مفارقين للمواد.

وأما قوله: إن برهانهم على نفي الأثبتية ليس بما نع أن يكون هنالهان: أحدهما هو علة السماء مثلاً والأخر هو علة الأرض، أو أحدهما علة المعمول، والأخر علة المحسوس من الأجسام، ويكون بينهما مبادنة ومفارقة لا تقتضي تضاداً، مثل المبادنة التي توجد بين الحرارة والحرارة فإنها توجد في محل واحد، فقول ليس ب صحيح. لأنه إذا فرض إختراع الموجود وابتداعه لطبيعة واحدة وذات واحدة لا لطائعاً مختلفاً لزم ضرورة متى وضع شيء من تلك الطبيعة مساواياً في الطبيع والعقل للطبيعة الأولى أن يكونا مشتركين في وصف، متبادرتين في وصف، والذي يتباين به لا يخلو أن يكون من نوع تباين الأشخاص أو من نوع تباين الأنواع. فإن كان من نوع تباين الأنواع قيل عليهما اسم الإله باشتراك الاسم، وذلك خلاف ما وضع. لأن الأنواع المشتركة في جنس واحد هي إما أضداد وإما ما بين الأضداد، وهذا كله مستحيل وإن كان تباينهما بالشخص فكلامها في مادة، وذلك خلاف ما اتفق عليه، وأما إن وضع أن تلك الطبيعة بعضها أشرف من بعض، وإنها مقوله عليها بتقديم وتأخير، فالطبيعة الأولى أشرف من الثانية، والثانية معلولة عنها ضرورة حتى يكون مثلاً مبدع السمات هو المبدع للعلة التي ابتدعت الاسطسات، وهذا هو وضع الفلاسفة. وكلا الوضعين يرجع إلى وضع علة أولى؛ أعني من يضع أن الأول يفعل بواساطة علل كثيرة، أو يضع أن الأول علة بنفسه لجميع الأشياء المختلفة بغير واسطة لكن هذا لا يجوز عند الفلسفة، لأن من المعلوم بنفسه أن العوالم قامت من علة وعلول، فإن البحث عن هذه العلل هو الذي أفضى بنا إلى علة أولى لجميعها، ولو كانت هذه المبادئ المختلفة بعضها مطلقاً من بعض؛ أعني ليس بعضها عللاً لبعض لما كان من العالم شيء واحد ومرتبط، وهذا المعنى هو الذي دل على إبطاله قوله سبحانه: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلَهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدُتَا﴾.

قال أبو حامد: فإن قيل: إنما يستحيل هذا من حيث أن ما به المبادنة بين الذاتين إن كانا شرطاً في وجوب الوجود فيبني أن يوجد لكل واجب وجود فلا يتباينان، وإن لم يكن

هذا شرطاً ولا الآخر شرطاً فكل ما لا يشترط في وجوب الوجود فوجوده مستغنٍ عنه وبنم وجوب الوجود بغيره.

قلنا: هنا عين ما ذكرته منوه في الصفات وقد تكلمنا عليه، ومنشأ التلبيس في جميع ذلك في لفظ واجب الوجود فليطرح، فإنما لا نسلم أن الدليل يدل على واجب الوجود إن لم يكن المراد به موجود لا قابل له قديم، وإن كان المراد هذا فليترك لفظ واجب الوجود ولبيّن أن موجوداً لا علة له ولا قابل له يستحيل فيه التعدد والتباين، ولا يقوم عليه دليل. فيبقى قولهم: إن ذلك هل هو شرط في أن لا يكون له علة فهو هوس، فإن ما لا علة له قد بينا أنه لا يخلو كونه لا علة له حتى يتطلب شرطه وهو كقول القائل: إن السوداوية هل هي شرط واحد كون اللون لوناً، فإن كان شرطاً فلم كانت الحمراء لوناً فيقال أما في حقيقته فلا يستلزم واحد منهم أعني ثبوت حقيقة اللونية في العقل، وأما في وجوده فالشرط أحدهما لا يعنيه أي لا يمكن جنس في الوجود إلا وله نصل، وكذلك من يثبت عالئين ويقطع التسلل فيما يقول: يتباينان بفضل واحد الفضول شرط الوجود لا محالة ولكن لا على التسعين.

قلت: حاصل ما حكاه في الاحتجاج عن الفلسفة أنهم يقولون: لا يخلو أن يكون الفصل الذي يقع به الأثنية في واجب الوجود هو شرط وجوب الوجود، أو يكون فصلاً ليس بشرط في وجوب الوجود، فإن كان الفصل الذي به يفترقان شرطاً في وجوب الوجود في حق كل واحد منها فلا يفترقان في وجوب اللون، والبيان شرطاً في اللونية لم يفترقا في اللونية، وإن كان الفصل الذي به يفترقان ليس له مدخل في وجوب الوجود فوجوب الوجود لكل واحد منها بالعرض، وهو إثنان لا من حيث كل واحد منها واجب الوجود. وهذا الكلام غير صحيح، فإن الأنواع شرط في وجود الجنس. وكل واحد منها شرط في وجود الجنس لا على التخصيص والتعيين، لأنه لو كان ذلك كذلك لم يجتمعما في وجود اللون.

وهو يعاند هذا القول بمعاندين: أحديهما أن هذا إنما عرض من حيث يظن أن واجب الوجود يدل على طبيعة من الطبائع وليس الأمر عندنا كذلك بل إنما نفهم من واجب الوجود أمراً سلبياً وهو أنه لا علة له والأسلاف غير معللة، فكيف يستعمل في نفي مالا علة له مثل هذا حتى يقال لا يخلو أن يكون ما به يفترق ما لا علة له مما لا علة له شرطاً في كونه لا علة له، أو لا يكون شرطاً، فإن كان شرطاً لم يكن هنالك تعدد ولا افتراق، وإن لم يكن شرطاً لم يقع به تعدد فيما لا علة له، وكان ما لا علة له واحداً.

ووجه فساد هذا القول فيما زعم هو أن ما لا علة له نفي محض ، والنفي ليس له علة ، فكيف يكون له شرط هو السبب في وجوده؟ وهذه مغالطة ، فإن الأسلاب الخاصة التي تجري مجرى الأسماء المعدولة وهي الأسلاب التي تستعمل في تمييز الموجودات بعضها من بعض لها علل وشروط هي التي اقتضت لها ذلك السبب ، كما لها أسباب وشروط هي التي اقتضت لها الأوصاف الإيجابية ، فلا فرق في هذا المعنى بين الصفات الإيجابية والسلبية ، ووجوب واجب الوجود هو صفة لازمة لما لا علة له فلا فرق بين أن يقال فيه واجب الوجود أو لا علة له . فالهوس هو من المتكلم بمثل هذا القول لا من خصمه.

وأما المعاندة الثانية فتحصيلها أن قولهم : لا يخلو أن يكون الفصل الذي به يتباين واجب الوجود شرطاً أو ليس بشرط ، فإن كان شرطاً فلم ينفصل أحدهما عن الثاني من حيث هو واجب الوجود . فواجب الوجود واحد وإن لم يكن شرطاً . فواجب الوجود ليس له فصل به ينقسم هو مثل قول القائل : اللون إن وجد منه أكثر من واحد فلا يخلو أن يكون ما ينفصل به لون عن لون شرطاً في وجود اللون أو لا يكون ، فإن كان شرطاً في وجود اللون فلم ينفصل أحدهما عن الثاني من جهة ما هو لون ، ويكون اللون طبيعة واحدة ، وإن لم يكن واحداً منها شرطاً في وجود اللونية فليس لللون فصل ينفصل به عن لون آخر ، وهذا كذب .

ثم قال هو عن الفلسفة في هذا جواباً ما فقال :

فإن قيل : هذا يجوز في اللون ، فإن له وجوداً مضافاً إلى الماهية زائداً على الماهية ، ولا يجوز في واجب الوجود إذ ليس له إلا واجب الوجود وليس ثم ماهية يضاف للوجود إليها فكما أن فصل السوداء وفصل الحمراء لا يشترط في اللونية في كونها لونية إنما يشترط في وجودها الحصول بعلة ، فكذلك ينبغي أن لا يشترط في الوجود الواجب ، فإن الوجود الواجب للأول كاللونية لللون لا كالوجود المضاف إلى اللونية .

قلنا : لا نسلم بل له حقيقة موصوفة بالوجود على ما سنبينه في المسألة التي بعده وقولهم : إنه وجود بلا ماهية خارج عن المعقول . ورجع حاصل الكلام إلى أنهم بنوا نفي الشتبة على نفي التركيب الجنسي والفصلي ، ثم بنوا ذلك على نفي الماهية وراء الوجود فمهما أبطلنا الأخير الذي هو أساس الأساس بطل عليهم الكل وهو بناء ضعيف الشبه قريب من بيت العنكبوت .

قلت جوابه عن الفلسفة بناء هنا على القول بأن الوجود هو عرض في

الموجود؛ أعني الماهية، وعائدهم هو بأن الوجود في كل شيء هو غير الماهية، وزعم أن قولهم إنما بنوه على هذا والفرق الذي أتوا به ليس يلزم عنه الانفصال عما الزموا من أمر اللونية والفصول التي فيها كيف ما وضعوا الأمر، فإنه لا يشك أحد أن فصول الجنس هي علة الجنس، سواء أنزلت للجنس وجوداً غير ماهيته أو ماهية نفس وجوده، لأنه إن كانت فصولاً للوجود وكان الوجود لللون غير ماهية اللون لزم إلا تكون الفصول التي ينقسم بها اللون فصولاً ل Maherية اللون، بل فصولاً لعرض من أغراضه، وذلك فرض مستحيل، ولذلك الحق هو أنا إذا قسمنا اللون لنفصولة فقلنا: الوجود للون بما هو لون إنما يكون بالفعل، أما لأنه أبيض أو أسود أو غير ذلك من الألوان فلم نقسم عرضاً لللون وإنما قسمنا جوهر اللون، فالقول: بأن الوجود عرض في الموجود باطل بهذا المعنى، والاعتراض وجوابه هو عن الاعتراض كلام ساقط.

وقوله: إنهم بنوا نفي الثنوية على نفي التركيب بالجنس والفصل، ثم بنوا ذلك على نفي الماهية وراء الوجود فمتى أبطلنا الأخير الذي هو أساس الأساس بطل عليهم الكل.

كلام غير صحيح، فإن بيانهم نفي الثنوية بالعدد في شيتين بسيطين مقول عليهم الاسم بتواطؤ أمر بين بنفسه. فإنه متى أنزلنا الثنوية والاشتراك في شيتين بسيطين عاد البسيط مركباً. وتحصيل القول في هذا: إن الطبيعة المسماة بواجب الوجود وهي التي لا علة لها وهي علة لغيرها، أنه لا يخلو أن تكون واحدة بالعدد أو كثيرة، ثم إن كانت كثيرة، فلا يخلو أن تكون كثيرة بالصورة واحدة بالجنس المقول بتواطئ، أو واحدة بالنسبة، أو تكون واحدة بالاسم فقط، فإن كانت مختلفة بالعدد مثل زيد وعمرو وواحدة بال النوع فهي ذات هيولى ضرورة وذلك مستحيل، وإن كانت مختلفة الصورة واحدة بالجنس المقول عليها بتواطؤ فهي مركبة ضرورة، وإن كانت واحدة بالجنس المقول بالنسبة إلى شيء واحد فلا يمنع من ذلك مانع، وببعضها علل لبعض وتنتهي إلى أول فيها، وهذه هي حال الصور المفارقة للمواد عند الفلاسفة، وأما إن كانت إنما تشتراك في الاسم فليس مانع يمنع من أن يوجد منها أكثر من واحد، فإن هذه هي حال الأسباب الأول الأربعية؛ أعني الفاعل الأول، والصورة الأخيرة، والغاية الأخيرة، والمادة الأخيرة، فلذلك ليس يحصل من هذا التحو من الفحص شيء محصل، ولا

يفضي إلى المبدأ الأول كما ظن ابن سينا ولا أنه واحد ولا بد.

السلوك الثاني: الإلزام: وهو أنا نقول: إن لم يكن الوجود والجوهرية والمبدئية جنساً لانه ليس مقولاً في جواب ما هو؟ فالاول عندكم عقل مجرد، كما أن سائر العقول التي هي المبادئ للوجود المسماة بالملائكة عندهم التي هي معلومات الأول عقول مجردة عن المواد، فهذه الحقيقة تشمل الأول ومعلوله الأول، فإن الموجود الأول أيضاً بسيط لا تركيب في ذاته إلا من حيث لوازمه وها مشاركان في أن كل واحد عقل مجرد عن المادة. وهذه حقيقة جنسية فليس العقلية المجردة للذات من اللوازم، بل هي الماهية، وهذه الماهية مشاركة بين الأول وسائر العقول فإن لم يباينها شيء آخر فقد عقلتم الأثنية من غير مبادئ وإن باينها فما به المبادئ غير ما به المشاركة والعقلية والمشاركة فيها مشاركة في الحقيقة، فإن الأول عقل نفسه وعقل غيره عند من يرى ذلك من حيث أنه في ذاته عقل مجرد عن المادة، وكذا المعلول الأول وهو العقل الأول الذي أبدعه الله تعالى من غير واسطة مشارك في هذا المعنى، والدليل عليه أن العقول التي هي معلومات أنواع مختلفة وإنما اشتراكتها في العقلية وافتراقها بفضل سوي ذلك وكذلك الأول يشارك جميعها في العقلية فهو فيه بين تضليل القاعدة والصخير إلى أن العقلية ليست مقومة للذات، وكلامنا معال عندهم.

قلت: أما أنت إن كنت فهمت ما قلناه قبل هذا من أن هنا أشياء يعمها إسم واحد لا عموم الأسماء المتواترة ولا عموم الأسماء المشتركة بل عموم الأسماء المنسوبة إلى شيء واحد المشككة، وأن خاصة هذه الأشياء أن ترتفع إلى أول في ذلك الجنس هو العلة الأولى لجميع ما ينطلق عليه ذلك الاسم، مثل اسم الحرارة المفولة على النار وعلى سائر الأشياء الحارة، ومثل اسم الموجود المقول على الجوهر وعلى سائر الأعراض، ومثل اسم الحركة المقول على الحركة في الموضع وعلى سائر الحركات، فليست تحتاج إلى توقف على الخلل الداخلي في هذا القول.

وذلك أن اسم العقل يقال: على العقول المفارقة عند القوم بتقديم وتخيير، وأن فيها عقلاً أولاً هو العلة في سائرها. وكذلك الأمر في الجوهر والدليل على أن ليس لها طبيعة واحدة مشتركة، أن بعضها علة لبعض، وما هو علة لشيء فهو متقدم على المعلول، وليس يمكن أن تكون طبيعة العلة والمعلول واحدة بالنسبة بالجنس إلا في العلل الشخصية، وهذا النوع من المشاركة هو منافق للمشاركة الجنسية الحقيقة. فإن الأشياء المشتركة في الجنس ليس فيها أول هو العلة في سائرها، بل هي كلها في مرتبة واحدة، ولا يوجد فيها شيء

بسيط، والأشياء المشتركة في معنى مقول عليها بتقديم وتأخير يجب ضرورة أن يكون فيها أول بسيط. وهذا الأول ليس يمكن أن يتصور فيه أثنيية، لأنَّهما فرض له ثانٌ يجب أن يكون في مرتبته من الوجود، وفي طبيعته، فيكون هنالك طبيعة مشتركة لهما يشتركان فيها اشتراك الجنس الحقيقي، فيجب أن يفترقا بفضل زائدة على الجنس، فيكون كل واحد منها مركباً من جنس وفصل، وكل ما هو بهذه الصفة فهو محدث.

وبالجملة الذي في النهاية من الكمال في الوجود يجب أن يكون واحداً، لأنَّه إن لم يكن واحداً لم يكن في النهاية من الكمال في الوجود، لأنَّ الذي في النهاية لا يشاركه غيره، وذلك أنه كما أنه ليس للخط الواحد من طرف واحد نهايان، كذلك الأشياء الممتدة في الوجود المختلفة بالزيادة والنقصان ليس لها نهاية من طرف واحد. فابن سينا لم يعترض بوجود هذه الطبيعة المتوسطة بين الطبيعة التي يدل عليها الاسم المتواطئ، وبين الطبائع التي لا تتشترك إلا في اللفظ فقط، أو في عرض بعيد لزمه هذا الاعتراض.

## المسألة الثامنة

في إبطال قولهم أن وجود الأول بسيط  
أي هو وجود محض ولا ماهية ولا حقيقة يضاف الوجود إليها  
بل الوجود الواجب له كالماهية لغيره

والكلام عليه من وجهين:

الأول المطالبة بالدليل فيقال: بم عرفتم ذلك أبصروه العقل أو ينظر؟ وليس  
بضروري فلا بد من ذكر طريق النظر.  
فإن قيل: لأنه لو كان له ماهية لكان الوجود مضافاً إليها أو تابعاً لها ولازماً لها، والتابع  
معلوم فيكون الوجود الواجب معلولاً وهو متناقض.

فتقول: هذا رجوع إلى منيع التلبيس في إطلاق لفظ الوجود الواجب، فإننا نقول: له  
حقيقة و Mahmah وتلك الحقيقة موجودة أي ليست معدومة منفية وجودها مضاف إليها وإن أحبوها  
أن يسموه تابعاً ولازماً فلا مشاحة في الأسامي بعد أن يعرف أنه لا قادر للوجود، بل لم يزول  
هذا الوجود قديماً من غير علة فاعلية فإن عناها بالتابع والمعلوم أن له علة فاعلية فليس كذلك  
وإن عناها غيره فهو مسلم، ولا استحالة فيه إذ الدليل لم يدل إلا على قطع تسلسل العلل  
وقطعه بحقيقة موجودة و Mahmah ثابتة ممكناً فليس يحتاج فيه إلى سلب الماهية.

فإن قيل: فتكون الماهية سبباً للوجود الذي هو تابع له فيكون الوجود معلولاً ومفعولاً  
قلنا: الماهية في الأشياء الحادثة لا تكون سبباً للوجود فكيف في القديم إن عناها بالسبب  
الفاعل له وإن عناها به وجهاً آخر وهو أنه لا يستغني عنه فليكن كذلك فلا استحالة فيه إنما  
الاستحالة في تسلسل العلل فإذا انقطع فقد اندفعت الاستحالة وما عدا ذلك لم تعرف  
استحالته فلا بد من برهان على استحالته، وكل براهينهم تحكمات مبناتها علىأخذ لفظ  
واجب الوجود بمعنى له لوازم ونسلم أن الدليل قد دل على واجب وجود بالمعنى الذي  
وصفوه، وليس كذلك كما سبق. وعلى الجملة، دليлом في هذا يرجع إلى دليل نفي  
الصفات ونفي الانقسام الجنسي والفصلي، إلا أنه إذا أعمض وأضعف لأن هذه الكثرة لا  
ترجع إلا إلى مجرد اللفظ وإن فالعقل يتسع لتقدير ماهية واحدة موجودة وهم يقولون: كل

ماهية موجودة فكثرة إذ في ماهية وجود وهذا غاية الفضلال، فإن الموجود الواحد معقول بكل حال ولا موجود إلا وهو حقيقة وجود الحقيقة لا ينفي الوحدة.

قلت: لم ينقل أبو حامد مذهب ابن سينا على وجهه كما فعل في «المقاصد»، وذلك أن الرجل لما اعتقد أن الوجود من الشيء يدل على صفة زائدة على ذاته لم يجز عنده أن تكون ذاته هي الفاعلة لوجوده في الممكنات، لأنه لو كان ذلك لكان الشيء علة وجوده ولم يكن له فاعل، فلزم عنده من هذا أن كل ما وجوده زائد على ذاته فله علة فاعلة، فلما كان الأول عنده ليس له فاعل وجب أن يكون وجوده عين ذاته. ولذلك ما عانده به أبو حامد بأن شبه الوجود بلازم من لوازم الذات ليس ب صحيح، لأن ذات الشيء هي علة لازمة وليس يمكن أن يكون الشيء علة وجوده، لأن وجود الشيء متقدم على ماهيته، وليس وضعه ماهيته هي أنتهته هو رفع ل מהيته كما قال، بل إنما هو إيجاب اتحاد الماهية والأنبية. وإذا وضنا الوجود لاحقاً من لواحق الموجود، وكان الذي يعطي وجود الأشياء في الأشياء الممكنة هو الفاعل، فيجب أن يكون ما لا فاعل له، إما أن يكون لا وجود له وذلك مستحيل، وإما أن يكون وجوده هو ماهيته، لكن هذا كله مبناه على غلط وهو: إن الوجود للشيء لازم من لوازمه. وذلك أن الوجود الذي يتقدم في معرفتنا العلم بـماهية الشيء هو الذي يدل على الصادق. ولذلك كان معنى قولنا: هل الشيء موجوداً أم فيما له سبب يقتضي وجوده فقوته قوّة قولنا هل الشيء له سبب أم ليس له سبب هكذا يقول أرسسطو في أول «المقالة الثانية من كتاب البرهان». وأما إذا لم يكن له سبب فمعنى هل الشيء يوجد له لازم من لوازمه يقتضي وجوده؛ وأما إذا فهم من الموجود ما يفهم من الشيء والذات فهو جار مجرى الجنس المقبول بتقديم وتأخير، وأي ما كان فلا يفترق في ذلك ما له علة، وما ليس له علة، ولا يدل على معنى زائد من معنى الموجود وهو المراد بالصادق. وإن دل على معنى زائد على الذات فعلى أنه معنى ذهني ليس له خارج النفس وجود إلا بالقوة كالحال في الكلي، فهذه هي الجهة التي منها نظر القدماء في المبدأ الأول فأثبتوه موجوداً بسيطاً. وأما الحكماء من الإسلام المتأخرین فإنهم زعموا أنهم لما نظروا في طبيعة الموجود بما هو موجود آمل بهم الأمر إلى موجود بسيط بهذه الصفة.

والطريقة التي يمكن عندي أن تسلك حتى تقرب من الطريقة البرهانية

هو: إن الموجودات الممكنة الوجود في جوهرها خروجها من القوة إلى الفعل، إنما يكون ضرورة من مخرج هو بالفعل؛ أعني فاعلاً يحركها ويخرجها من القوة إلى الفعل. فإذا كان المخرج هو أيضاً من طبيعة الممكن وجب أن يكون له مخرج، فإن كان ذلك من طبيعة الممكن أيضاً؛ أعني الممكن في جوهره وجب أن يكون هنا مخرج واجباً في جوهره غير ممكن، وذلك لاستحفظ ما هنا وتبقى دائماً طبيعة الأسباب الممكنة العارة إلى غير نهاية فإنها إذا وجدت غير متناهية على ما يظهر من طبيعتها وكل واحد منها ممكن وجب ضرورة أن يكون الموجب لها؛ أعني الذي يقتضي لها الدوام شيئاً واجباً في جوهره، إذ قد ظهر من أمرها وجوب المرور فيها إلى غير نهاية؛ أعني الأشياء الممكنة في جوهرها. فإنه لو وجد وقت ليس فيه متحركاً أصلاً لما كان سبباً إلى حدوث الحركة، وإنما وجب أن يتصل الوجود الحادث بالوجود الأزلي من غير أن يلحق الأول تغير بوساطة الحركة التي هي من جهة قديمة ومن جهة حادة، والمتحرك بهذه الحركة هو الذي يعبر عنه ابن سينا بواجب الوجود بغيره، وهذا الواجب من غيره لم يكن بد من أن يكون جسماً متحركاً على الدوام، فإن بهذه الجهة أمكن أن يوجد المحدث في جوهره وال fasid عن الأزلي، وذلك بالقرب من الشيء، تارة وبعد منه تارة، كما ترى ذلك يعرض للموجودات الكائنة الفاسدة مع الأجرام السماوية. ولما كان هذا المتحرك واجباً في الجوهر ممكناً في الحركة المكانية وجب ضرورة أن يتنهى الأمر إلى واجب الوجود بطلاق، أي ليس فيه إمكان أصلاً لا في الجوهر ولا في المكان ولا في غير ذلك من الحركات، وأن يكون ما هذه صفة بسيطاً ضرورة، لأنه إن كان مركباً كان ممكناً لا واجباً واحتاج إلى واجب الوجود؛ فهذا النحو من البيان كافٌ عندي في هذا الطريق وهو حق.

فاما ما يزيده ابن سينا في هذه الطريقة ويقول: إن الممكن الوجود يجب أن يتنهى: إما إلى واجب الوجود من غيره، أو واجب الوجود من ذاته، فإن انتهى إلى واجب الوجود من غيره وجب في الواجب الوجود من غيره أن يكون لازماً عن واجب الوجود لذاته، وذلك أنه زعم أن الواجب الوجود من غيره هو ممكن الوجود من ذاته. والممكن يحتاج إلى واجب، فإنما كانت هذه الزيادة عندي فضلاً وخطأ، لأن الواجب كف ما فرض ليس فيه إمكان أصلاً ولا يوجد شيء، ولا طبيعة واحدة ويقال في تلك الطبيعة أنها ممكنة من جهة واجبة من

جهة، لأنَّه قد يَبْيَنُ الْقَوْمَ أَنَّ الْوَاجِبَ لِيْسَ فِي إِمْكَانٍ أَصْلًا، لَأَنَّ الْمُمْكِنَ نَقْيَضُ الْوَاجِبَ، وَإِنَّمَا الَّذِي يُمْكِنُ أَنْ يُوجَدَ شَيْءٌ وَاجِبٌ مِّنْ جَهَةٍ طَبِيعَةٍ مَا مُمْكِنٌ مِّنْ جَهَةٍ طَبِيعَةٍ أُخْرَى، مِثْلُ مَا يَظْنُ الْأَمْرُ عَلَيْهِ فِي الْجُوْهُرِ السَّمَاوِيِّ أَوْ فِيمَا فَوْقَ الْجُوْهُرِ السَّمَاوِيِّ؛ أَعْنِي أَنَّهُ وَاجِبٌ فِي الْجُوْهُرِ مُمْكِنٌ فِي الْحُرْكَةِ فِي الْأَيْنِ. وَإِنَّمَا الَّذِي قَادَ إِلَى هَذَا التَّقْسِيمِ أَنَّهُ اعْتَقَدَ فِي السَّمَاءِ أَنَّهَا فِي جُوْهِرِهَا وَاجِبَةٌ مِّنْ غَيْرِهَا مُمْكِنَةٌ مِّنْ ذَاتِهَا. وَقَدْ قَلَّا فِي غَيْرِ مَا مَوْضِعُهُ أَنْ هَذَا لَا يَصْحُ، وَالْبَرْهَانُ الَّذِي اسْتَعْمَلَهُ ابْنُ سَيْنَا فِي وَاجِبِ الْوُجُودِ مَتَى لَمْ يَفْصِلْ هَذَا التَّفْصِيلَ، وَعِنْ هَذَا التَّعْبِينَ كَانَ مِنْ طَبِيعَةِ الْأَقْوَابِلِ الْعَامَةِ الْجَدِلِيَّةِ، وَمَتَى نَفَّصَ كَانَ مِنْ طَبِيعَةِ الْأَقْوَابِلِ الْبَرْهَانِيَّةِ.

وَيَنْبَغِي أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْحَدَوْثَ الَّذِي صَرَحَ الشَّرْعُ بِهِ فِي هَذَا الْعَالَمِ هُوَ مِنْ نَوْعِ الْحَدَوْثِ الْمَشَاهِدُ هُنَّا وَهُوَ الَّذِي يَكُونُ فِي صُورِ الْمُوْجُودَاتِ الَّتِي يَسْمُونُهَا الْأَشْعُرِيَّةُ صَفَاتٌ نَفْسِيَّةٌ، وَتَسْمِيهَا الْفَلَاسِفَةُ صُورًا. وَهَذَا الْحَدَوْثُ إِنَّمَا يَكُونُ مِنْ شَيْءٍ أَخْرَى وَفِي زَمَانٍ، وَيَدْلِلُ عَلَى ذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿أَوْلَمْ يَرَ الذِّينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَّاهُمَا﴾ الْآيَةُ. وَقَوْلُهُ سَبْحَانَهُ: ﴿ثُمَّ اسْتَوَ إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ﴾ الْآيَةُ. وَأَمَّا كَيْفَ حَالَ طَبِيعَةِ الْمُوْجُودِ الْمُمْكِنِ مَعَ الْمُوْجُودِ الْفَرْدَوْرِيِّ فَسَكَتَ عَنِ الشَّرْعِ لَبَعْدِهِ عَنِ أَفْهَامِ النَّاسِ، وَلَأَنَّ مَعْرِفَتَهُ لَيْسَ ضَرُورِيَّةً فِي سَعَادَةِ الْجَمَهُورِ. وَأَمَّا الَّذِي تَرَعَّمُ الْأَشْعُرِيَّةُ مِنْ أَنَّ طَبِيعَةَ الْمُمْكِنِ مُخْتَرِعَةٌ وَحَادِثَةٌ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ، فَهُوَ الَّذِي يَخَالِفُهُمْ فِي الْفَلَاسِفَةِ مِنْ قَالِهِمْ بِالْحَدَوْثِ الْعَالَمِ، أَوْ لَمْ يَقْلِ فَمَا قَالَهُ، إِذَا تَأْمَلَهُ بِالْحَقِيقَةِ لَيْسَ هُوَ مِنْ شَرِيعَةِ الْمُسْلِمِينَ وَلَا يَقُولُ عَلَيْهِ بَرْهَانٌ، وَالَّذِي يَظْهُرُ مِنْ الشَّرِيعَةِ هُوَ النَّهْيُ عَنِ الْمَفَاحِصِ الَّتِي سَكَتَ عَنْهَا الشَّرْعُ وَلَذِلِكَ جَاءَ فِي الْحَدِيثِ: «لَا يَزَالُ النَّاسُ يَتَفَكَّرُونَ حَتَّى يَقُولُوا: هَذَا خَلْقُ اللَّهِ، فَمَنْ خَلَقَ اللَّهَ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ: إِذَا وَجَدْتُمْ أَحَدَكُمْ ذَلِكَ مَحْضَ الْإِيمَانِ». وَفِي بَعْضِ طَرَقِ الْحَدِيثِ: «إِذَا وَجَدْتُمْ أَحَدَكُمْ فَلَيَقُرَأْ قَلْهُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ». فَاعْلَمُ أَنَّ بَلوغَ الْجَمَهُورِ إِلَى مَثَلِ هَذَا الْطَّلْبِ هُوَ مِنْ بَابِ الْوُسُوسَةِ وَلَذِلِكَ قَالَ: هَذَا مَحْضَ الْإِيمَانِ.

الْمُسْلِكُ الثَّانِي هُوَ أَنْ نَفْوُلُ: وَجُودٌ بِلَا مَاهِيَّةٍ وَلَا حَقِيقَةٍ غَيْرُ مَعْقُولٍ، وَكَمَا لَا يَعْقُلُ عَدَمُ مَرْسَلٍ إِلَّا بِالْإِضَافَةِ إِلَيْهِ مَوْجُودٌ يَقْدِرُ عَدْمَهُ فَلَا يَعْقُلُ وَجُودُ مَرْسَلٍ إِلَّا بِالْإِضَافَةِ إِلَيْهِ حَقِيقَةٍ مَعْبَدةٍ لَا سِبَابًا إِذَا تَعْبَنَ ذَاتَةً وَاحِدَةً فَكَيْفَ يَتَعَبَّنُ وَاحِدًا مُمْتَيِّزًا عَنِ غَيْرِهِ بِالْمَعْنَى وَلَا حَقِيقَةَ لَهُ؟

فإن نفي الماهية نفي للحقيقة وإذا انتفت حقيقة الموجود لم يعقل الموجود فكأنهم قالوا وجود ولا موجود وهو متناقض . ويدل عليه أنه لو كان هذا معقولاً لجاز أن يكون في المعلومات وجود لا حقيقة له يشارك الأول في كونه لا حقيقة ولا ماهية له ، ويبيهه في أن له علة والأول لا علة له ، فلم لا يتصور هذا في المعلومات وهل له سبب إلا أنه غير معقول في نفسه وما لا يعقل في نفسه فإن تفني علته لا يصير معقولاً وما يعقل فبأن تقدر له علة لا يخرج عن كونه معقولاً . والتنائي إلى هذا الحد غالباً ظلماتهم فقد ظنوا أنهم يرهاون فيما يقولون . فانتهى كلامهم إلى النفي المجرد ، فإن نفي الماهية نفي الحقيقة ، ولا يبقى مع نفي الحقيقة إلا لفظ الوجود ولا مسمى له أصلاً إذا لم يضف إلى ماهية .

فإن قيل : حقيقته أنه واجب وهو الماهية .

قلنا : ولا معنى للواجب إلا نفي العلة وهو سلب لا يتقوم به حقيقة ذات ونفي العلة عن الحقيقة لازم الحقيقة معقولة حتى توصف بأنها لا علة لها ولا يتصور عدمها إذ لا معنى للوجوب إلا هطا . على أن الوجوب إن زاد على الوجود فقد جاءت الكثرة وإن لم يزد فكيف يكون هو الماهية والوجود ليس بمهنية فكذلك ما لا يزيد عليه .

قلت : هذا الفصل كله مغلط سلطاني . فإن القوم لم يضعوا للأول وجوداً بلا ماهية ولا ماهية بلا وجود ، وإنما اعتقدوا أن الوجود في المركب صفة زائدة على ذاته ، وأن هذه الصفة إنما استفادها من الفاعل ، واعتتقدوا فيما هو بسيط لا فاعل له أن هذه الصفة فيه ليست زائدة على الماهية ، وأنه ليس ماهية مغایرة للوجود لا أنه لا ماهية له أصلاً كما بني هو كلامه عليه في معاندهم . ولما وضع أنهم يرفعون الماهية وهو كذب أخذ يشنع عليهم .

فقال :

هذا لو كان معقولاً لجاز أن يكون في المعلومات موجود لا حقيقة له يشارك الأول في كونه لا حقيقة له .

فإن القوم لم يضعوا موجوداً لا ماهية له بإطلاق ، وإنما وضعوا لا ماهية له بصفات ماهياتسائر الموجودات ، وهذا الموضع هو من مواضع السفسطة ، لأن اسم الماهية مشترك . فهذا الوضع وكل مركب على هذا كلام سلطاني ، وذلك أن المعدوم لا يتصرف بمعنى شيء عنه أو بإيجابه . فهذا الرجل في أمثل هذه المواضع في هذا الكتاب لا يخلو من الشرارة أو الجهل ، وهو أقرب إلى الشرارة منه إلى الجهل أو نقول : إن هنالك ضرورة داعية إلى ذلك .

وأما قوله : إن معنى واجب الوجود أنه ليس له علة فغير صحيح . بل قولنا فيه واجب الوجود هو فيه صفة إيجابية لازمة عن طبيعة ليس لها علة أصلًا لا فاعلة من خارج ولا هي جزء منه .

وأما قوله : إن الوجوب إن زاد على الوجود فقد جاءت الكثرة وإن لم يزد فكيف يكون هو الماهية والوجود ليس بماهية؟ فكذا ما لا يزيد عليه .

فإن الوجوب ليس صفة زائدة عندهم على الذات ، وهي بمنزلة قولنا فيه أنه ضروري وأذلي . وكذلك الوجود إذا فهمنا منه صفة ذهنية لم يكن أمراً زائداً على الذات ، وأما إن فهمنا منه عرضاً كما يقول ابن سينا في الموجود المركب فقد يعسر أن يقال كيف كان البسيط هو نفس الماهية إلا أن يقال كما يعود العلم في البسيط هو نفس العالم ، وأما إن فهم من الموجود ما يفهم من الصادق ، فلا معنى لهذه الشكوك . وكذلك إن فهم من الموجود ما يفهم من الذات ، وعلى هذا يصح القول : إن الوجود في البسيط هو نفس الماهية .

## المسألة التاسعة

### في تعجيزهم عن إقامة الدليل على أن الأول ليس بجسم

قال أبو حامد: فنقول: هذا إنما يستقيم لمن يرى أن الجسم حادث من حيث أنه لا يخلو عن الحوادث، وكل حادث فيفترض إلى محدث، فاما أنت إذا عقلت جسماً قدّيماً لا أول لوجوده مع أنه لا يخلو عن الحوادث فلم يمتنع أن يكون الأول جسماً أما الشمس وأما الملك الأقصى وأما غيره.

فإن قيل: لأن الجسم لا يكون إلا مركباً منقسمًا إلى جزئين بالكمية وإلى الهيولى والصورة بالقسمة المعنوية وإلى أوصاف يختص بها لا محالة حتى يباين سائر الأجسام وإن فال أجسام متقاربة في أنها أجسام وواجب الوجود واحد لا يقبل القسمة بهذه الوجوه كلها. فلنا وقد أبطننا عليكم هذا وبينا أنه لا دليل لكم عليه سوى أن المجتمع إذا افتر بعض أجزائه إلى البعض كان معلوماً. وقد نكلمنا عليه وبينا أنه إذا لم يبعد تقدير موجود لا موجود له لم يبعد تقدير مركب لا مركب له وتقدير موجودات لا موجود لها إذا نفي العدل والثانية بتعميمه على نفي التركيب ونفي التركيب على نفي الماهية سوى الوجود، وما هو الأساس الأخير فقد استأصلناه وبينا تحكمكم فيه.

فإن قيل: الجسم لم يكن له نفس لا يكون فاعلاً، وإن كان له نفس نفسه علة له فلا يكون الجسم أولاً.

فلنا: نفستنا ليست علة لوجود جسمنا ولا نفس الفلك بمجردتها علة لوجود جسمه عندكم، بل هما يوجدان بعلة سواهما فإذا جاز وجودهما قدّيماً جاز أن لا يكون لهما علة.

فإن قيل: كيف انفق اجتماع النفس والجسم؟ .

فلنا: هو كقول القائل كيف انفق وجود الأول فيقال هذا سؤال عن حادث فاما ما لم يزل موجوداً فلا يقال له كيف انفق، وكذلك الجسم نفسه إذا لم يزل كل واحد موجوداً لم يبعد أن يكون صانعاً.

قلت: أما من لا دليل له على أن الأول ليس بجسم إلا من طريق أنه قد صح عنده أن كل جسم محدث فما أوهى دليله وأبعده من طبيعة المدلول لما تقدم من أن بياناتهم التي بنوا عليها أن كل جسم محدث بيانات مختلفة. وما أخرى من جوز مركباً قد يليها كما حكى عنهما عن الأشعرية أن يجوز وجود جسم قديم لأنها يكون من الأعراض على هذا ما هو قديم وهو التركيب، مثلاً فلا يصح برهانهم على أن كل جسم محدث، لأنهم إنما بنوا ذلك على حدوث الأعراض. والقدماء من الفلاسفة ليس يجوزون وجود جسم قديم من ذاته، بل من غيره، ولذلك لا بد عندهم من موجود قديم بذاته هو الذي صار به الجسم القديم قد يليها. لكن إن نقلنا أقاويلهم في هذا الموضوع صارت جدلية، فلتستبين في مواضعها.

وأما قوله في الاعتراض على هذا:

قلنا: فدأبطلنا عليكم هذا، وبيننا أنه لا دليل عليه سوى أن المجتمع إذا افتر بعض أجزاءه لبعض كان معلولاً.

فإنه يريد أنه قد تكلم فيما سلف وقال أنه لا دليل لهم على أن واجب الوجود بذاته لا يكون جسماً، لأن معنى واجب الوجود بذاته لا علة له فاعلة، فمن أين منعوا وجود جسم لا علة له فاعلة لاسيما إذا وضع جسماً بسيطاً غير منقسم لا بالكمية ولا بالكيفية، وبالجملة مركب قديم لا مركب له. وهي معاندة صحيحة لا ينفصل عنها إلا بأقاويل جدلية. وجميع ما في هذا الكتاب لأبي حامد على الفلسفة وللفلاسفة عليه أو على ابن سينا كلها أقاويل جدلية من قبل اشتراك الاسم الذي فيها. ولذلك لا معنى للتطويل في ذلك.

وقوله: مجيئاً عن الأشعرية القديم من ذاته لا ينفتر إلى علة من قبلها كان قد يليها، فإذا وضعنا نحن قد يليها من قبل ذاته ووضعنا الذات علة للصفات فلم تصر الذات قديمة من أجل غيرها.

قلت: قد يلزمك أن يكون القديم مركباً من علة وملل، وأن تكون الصفات قديمة من قبل علة وهي الذات. فإن كان المدلول ليس شرطاً في وجوده، فالقديم هو العلة. فلنقول: إن الذات القائمة بذاتها هي الإله وإن الصفات معلولة فيلزمهم أن يضعوا شيئاً قد يليها وأشياء قديمة بغيرها،

ومجموع هذه هو الإله. وهذا بعنه هو الذي أنكروه على من قال: إن الإله قديم بذاته، والعالم قديم بغيره، أي بالإله. وهم يقولون: إن القديم واحد وهذا كل في غاية التناقض.

وأما قوله: «إن إزالتنا موجوداً لا موجود له هو مثل إزالتنا مركباً لا مركب له، وإنزالنا موجوداً واحداً بهذه الصفة أو كثرين مما لا يستحيل في تقدير العقل». هو كله كلام مختل. فإن التركيب لا يقتضي مركباً هو أيضاً مركب، فيقضي الأمر إلى مركب من ذاته، كما أن العلة إن كانت معلولة فإنه يقضي الأمر إلى علة غير معلولة، ولا أيضاً إذا أدى البرهان إلى موجود لا موجود له أمكن أن يبرهن من هذا أنه واحد.

وأما قوله: «أنه متى انتفت الماهية انتفى التركيب وأن ذلك موجب لإثبات التركيب في الأول»، فغير صحيح. فإن القوم لا ينفون الماهية عن الأول، وإنما ينفون أن يكون هنالك ماهية على نحو الماهية التي في المعلمولات. وهذا كله كلام جدللي مماري.

وقد تقدم من قولنا: الأقاويل المقنعة التي تقال في هذا الكتاب على أصول الفلسفة في بيان أن الأول ليس بجسم، وهي أن الممكן يؤذدي إلى موجود ضروري، وأنه لا يصدر الممكן عن الضروري إلا بواسطة موجود هو من جهة ضروري ومن جهة ممكناً، وهو الجرم السماوي وحركته الدورية. ومن أقنع ما يقال على أصولهم أن كل جسم فقونه متناهية، وأن هذا الجسم إنما استفاد القوة الغير متناهية الحركة من موجود ليس بجسم.

قال أبو حامد مجبياً عن الاعتراض الذي أرجب لا يكون الفاعل عند الفلسفة إلا الفلك الذي هو مركب من نفس وبدن.

فإن قيل: لأن الجسم من حيث أنه جسم لا يخلق غيره والنفس المتعلقة بالجسم لا تفعل إلا بواسطة الجسم، ولا يكون الجسم واسطة للنفس في خلق الأجسام ولا في إبداع النفوس وأشياء لا تناسب الأجسام.

قلنا: ولم لا يجوز أن يكون في الفوس نفس تختص بخاصية تهيباً بها أن توجد الأجسام وغير الأجسام منها. فاستحالة ذلك لا يعرف ضرورة ولا برهان يدل عليه إلا أنه لم يشاهد من هذه الأجسام المشاهدة، وعدم المشاهدة لا يدل على الاستحالة. فقد أضافوا إلى الموجود الأول ما لا يضاف إلى موجود أصلاً ولم يشاهد من غيره، وعدم المشاهدة من

غيره لا يدل على الاستحالة منه. وكذا في نفس الجسم والجسم.

قلت: أما القول بأن الأجسام لا تخلق الأجسام فإنه إذا فهم من التخليل التكوير كان الأمر الصادق بالضد، وذلك أنه لا يتكون جسم فيما يشاهد إلا عن جسم، ولا جسم متنفس إلا عن جسم متنفس. فإنه لا يتكون الجسم المطلق، ولو تكون الجسم المطلق لكان التكون من عدم لا بعد العدم، وإنما تكون الأجسام المشار إليها من أجسام مشار إليها، وعن أجسام مشار إليها، وذلك بأن ينتقل الجسم من اسم إلى اسم ومن حد إلى حد فيتغير جسم الماء مثلًا إلى جسم النار. بأن ينتقل من جسم الماء الصفة التي بانتقالها انتقل عنه اسم الماء وحده، إلى اسم النار وحدها. وذلك يكون ضرورة من جسم فاعل: أما مشاركة للمتكون بال النوع، وأما بالجنس المقول بتواطؤ، أو بتقديم وتأخير. وأما هل ينتقل شخص الجسمية المخصوصة بالماء إلى شخص الجسمية المخصوصة بالنار، فيه نظر.

وأما قوله: «ولا يكون الجسم واسطة للنفس في خلق الأجسام ولا في إبداع النفوس».

فهو قولبني من آراء الفلسفه على رأي من يرى أن المعطي لصور الأجسام التي ليست متنفسة، وللنفوس، هو جوهر مفارق: إما عقل، وإما نفس مفارقة، وأنه ليس يمكن أن يعطي ذلك جسم متنفس ولا غير متنفس، فإنه إذا وضع هذا ووضع أن السماء جسم متنفس لم يمكن فيها أن تعطي صورة من هذه الصور الكائنة الفاسدة لا نفسها، ولا غيرها. فإن النفس التي في الجسم إنما تفعل بواسطة الجسم، وما فعل بواسطة الجسم فليس توجد عنه لا صورة ولا نفس إذ كان ليس من شأن الجسم أن يفعل صورة جوهرية، لا نفسها، ولا غيرها، وهو شبيه بقول أفلاطون في الصور المجردة من المادة، التي يقول بها. وهذا هو مذهب ابن سينا وغيره من فلاسفة الإسلام. وحجتهم أن الجسم إنما يفعل في الجسم حرارة أو برودة أو رطوبة أو بروسة، وهذه هي أفعال الأجسام السماوية عندهم فقط. وأما الذي يفعل الصور الجوهرية وبخاصة المتنفسة فهو موجود مفارق، وهو الذي يسمونه واهب الصور. وقوم من الفلسفه يرون عكس هذا ويقولون: إن الذي يفعل الصور في الأجسام هي أجسام ذات صور مثلها:

إما بال النوع، وإما بال الجنس؛ أما بال النوع فال أجسام الحية، فهي تفعل أجساماً حية على ما يشاهد كالحيوان الذي يولد بعضها بعضاً، وأما بال الجنس فما يتولد عن ذكر وأنثى. فالأجرام السماوية عندهم هي التي تعطيبها الحياة، لأنها حية، ولهؤلاء حجج غير المشاهدة ليس هذا موضع ذكرها.

ولذلك اعترض أبو حامد عليهم بهذا المعنى فقال:

ولم لا يجوز أن يكون في الفوس نفس تخصيص بخاصة تهياً بها أن توجد منها الأجسام وغير الأجسام؟.

يريد ولم لا يجوز أن يكون في الفوس التي في الأجسام نفوس تخصيص بتوليد سائر الصور المتنفسة، وغير المتنفسة، وما أغرب تسليم أبي حامد أن المشاهدة معدومة في تكون جسم عن جسم وليس المشاهدة غير هذا.

وأنت ينبغي أن تفهم أنه متى جردت أقاويل الفلسفه من الصنائع البرهانية عادت أقاويل جدلية، ولا بد إن كانتا مشهورة أو منكرة غريبة إن لم تكن مشهورة، والعلة في ذلك أن الأقاويل البرهانية إنما تميز من الأقاويل الغير برهانية إذا اعتبرت بجنس الصناعة الذي فيه النظر، فما كان منها داخلاً في حد الجنس أو الجنس داخلاً في حده كان قولاً برهانياً، وما لم يظهر فيه ذلك كان قولاً غير برهانياً. وذلك لا يمكن إلا بعد أن تحدد طبيعة ذلك الجنس المنظور فيه وتحدد الجهة التي من قبلها توجد المحمولات الذاتية لذلك الجنس من الجهة التي لا توجد لها ويتحفظ في تقرير تلك الجهة في قول قول من الأقاويل الموضوعة في تلك الصناعة بأن تحضر أبداً نصب العين، فمتى وقع في النفس أن القول جوهري لذلك الجنس أو لازم من لوازمه جوهره صبح القول، وأما متى لم تخط هذه المناسبة بذهن الناظر أو خطرت خطوراً ضعيفاً فإن القول ظن لا يقين، ولذلك كان الفرق بين البرهان والظن الغالب في حق العقل أدق من الشعر عند البصر وأخفى من النهاية التي بين الظل والضوء وبخاصة في الأمور المادية عند قوم عمي لاختلاط ما بالذات فيها مع ما بالعرض. ولذلك ما نرى أن ما فعل أبو حامد من نقل مذاهب الفلسفه في هذا الكتاب وفي سائر كتبه وإيرازها لمن لم ينظر في كتب القوم على الشروط التي وضعوها أنه مغير لطبيعة ما كان من الحق في أقاويلهم أو صارف أكثر الناس عن جميع أقاويلهم. فالذى

صنع من هذا الشر عليه أغلب من الخير في حق الحق، ولذلك علم الله ما كنت أنقل في هذه الأشياء قولهً من أقوايلهم ولا استجيز ذلك لو لا هذا الشر اللاحق للحكمة؛ وأعني بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان.

قال أبو حامد مجبياً عن الفلاسفة:

فإن قيل: الجسم الأقصى أو الشمس، أو ما قدر من الأجسام فهو متقدّر بمقدار يجوز أن يزيد عليه وينقص منه فيقتصر اختصاصه بذلك المقدار الجائز إلى مخصوص فلا يكون أولاً.

قلنا: بم تنكرون على من يقول أن ذلك الجسم يكون على مقدار يجب أن يكون غاية نظام الكل، ولو كان أصغر منه أو أكبر لم يجز كما انكم قلتم أن المعلول الأول يقتضي الجسم الأقصى منه متقدراً بمقدار وسائل المقادير بالنسبة إلى ذات المعلول منسوبيه ولكن تعين بعض المقادير لكون النظام متعلقاً به فوجب المقدار الذي وقع ولم يجز خلافه فكذا إذا قدر غير معلول. بل لو أثبنا في المعلول الأول الذي هو علة الجسم الأقصى عندهم مبدأ للتخصيص مثل إرادة مثلاً لم يتقطع السؤال إذ يقال: ولم أراد هذا المقدار دون غيره كما ألمزوه على المسلمين في إضافتهم الأشياء إلى الإرادة القديمة وقد قلنا ذلك عليهم في تعين جهة حركة السماء وفي تعين نقطتي القطبين. فإذا كان أنهم مضطرون إلى تجويز تميز الشيء عن مثله والواقع بعلة فتجويزه بغير علة كتجويزه بعلة إذ لا فرق بين أن يتوجه السؤال في نفس الشيء، فيقال لم يختص بهذا القدر وبين أن يتوجه في العلة فيقال: ولم يخصه بهذا القدر عن مثله فإن أمكن دفع السؤال عن العلة بأن هذا المقدار مثل غيره إذ النظام مرتبط به دون غيره أمكن دفع السؤال عن نفس الشيء ولم يفتر إلى علة، وهذا ما لا مخرج عنه فإن المقدار المعين الواقع إن كان مثل الذي لم يقع فالسؤال متوجه إنه كيف ميز الشيء عن مثله خصوصاً على أصلهم وهو ينکرون الإرادة المميزة وإن لم يكن مثلاً فلا يثبت الجواز بل يقال وقع كذلك قدماً كما وقعت العلة القديمة بزعمهم. وليستمد الناظر في هذا الكلام مما أورده له لهم من توجيه السؤال في الإرادة القديمة وقلنا ذلك عليهم في نقطة القطب وجهاً حركة الفلك.

وتبين بهذا أن من لم يصلق بحدوث الأجسام فلا يقدر على إقامة دليل على أن الأول ليس بجسم أصلاً.

قلت: ما أغرب كلام هذا الرجل في هذا الموضوع، فإنه وجه على الفلاسفة اعتراضًا بأنهم لا يقدرون على إثبات صانع سوى الجرم السماوي إذ كانوا يحتاجون في ذلك إلى الجواب بأصل لا يعتقدونه وإنما يعتقدونه المتكلمون وهو قولهم: إن كون السماء بمقدار محدود دون سائر المقادير التي كان يمكن

أن يكون عليها السماء هو لعلة مخصصة ، والمخصص قد يكون قديماً، فإن هذا الرجل قد غالط في هذا المعنى أو غلط. فإن التخصيص الذي ألمته الفلسفة غير التخصيص الذي أرادته الأشعرية. وذلك أن التخصيص الذي تريده الأشعرية إنما هو تمييز الشيء، إما من مثله وإما من ضدة من غير أن يقتضي ذلك حكمة في نفس الشيء، اضطررت إلى تخصيص أحد المتقابلين. والفلسفة في هذا الموضع إنما أرادوا بالمخصص الذي اقتضته الحكمة في المصنوع وهو السبب الغائي . فإنه ليس عند الفلسفة كمية في موجود من الموجودات ولا كيفية إلا وهي الغاية في الحكمة التي لا تخلو من أحد أمررين: إما أن يكون ذلك أمراً ضرورياً في طباع فعل ذلك الموجود، وإما أن يكون فيه من جهة الأفضل. فإنه لو كان عندهم في المخلوقات كمية أو كيفية لا تقتضي حكمة لكانوا قد نسبوا الصانع الخالق الأول في ذلك إلى ما لا يجوز نسبته إلى الصناع المخلوقين إلا على جهة الضرر لهم، وذلك أنه لا عيب أشد من أن يقال: وقد نظر إلى مصنوع ما في كمية وكيفية لم اختار صانع هذا المصنوع هذه الكمية وهذه الكيفية دون سائر الكميات ودون سائر الكيفيات الجائزة فيه، فيقال: لأنه أراد ذلك لا لحكمة وعبرة في المصنوع وكلها متساوية في غاية هذا المصنوع الذي صنعه الصانع من أجله؛ أعني من أجل فعله الذي هو الغاية وذلك أن كل مصنوع فإنما يفعل من أجل شيء ما، وذلك الشيء لا يوجد صادراً عن ذلك المصنوع إلا وذلك المصنوع مقدر بكمية محددة، وإن كان لها عوض في بعض المصنوعات وكيفية محددة وطبيعة محددة، ولو كان أي مصنوع اتفق يقتضي أي فعل اتفق لما كانت هبنا حكمة أصلاً في مصنوع من المصنوعات ولا كانت هبنا صناعة أصلاً، ولكن كميات المصنوعات وكيفياتها راجعة إلى هوى الصانع، وكان كل إنسان صانعاً أو نقول: إن الحكمة إنما هي في صنع المخلوق لا في صنع الخالق نعموز بالله من هذا الاعتقاد في الصانع الأول. بل نعتقد أن كل ما في العالم فهو لحكمة، وإن قصرت عن كثير منها عقولنا، وإن الحكمة الصناعية إنما فهمها العقل من الحكمة الطبيعية، فإن كان العالم مصنوعاً واحداً في غاية الحكمة فهنا ضرورة حكيم واحد هو الذي افتقرت إلى وجوده السموات والأرضون ومن فيها. فإنه ما من أحد يقدر أن يجعل المصنوع من الحكمة العجيبة علة نفسه. فالقوم من حيث أرادوا أن يتزهروا بالخالق الأول أبطلوا الحكمة في حقه وسلبوه أفضل صفاتاته.

## المسألة العاشرة

في بيان عجزهم عن إقامة الدليل على أن للعالم  
صانعاً وعلة وأن القول بالدهر لازم لهم

قال أبو حامد: فنقول: من ذهب إلى أن كل جسم فهو حادث لأنه لا يخلو عن الحوادث عقل منهتهم في قولهم أنه افتقر إلى صانع وعلة. وأما أنتم فما الذي يمنعكم من مذهب الدهرية وهو أن العالم قديم كذلك ولا علة له ولا صانع وإنما العلة للحوادث. وليس يحدث في العالم جسم ولا ينعدم جسم وإنما يحدث الصور والأعراض فإن الأجسام هي السموات وهي قديمة والعناصر الأربع التي هي حشو ذلك القمر وأجسامها ومدادها قديمة وإنما يتبدل عليها الصور بالمتغيرات والاحتلالات. ويحدث الفوس الإنسانية والحيوانية والنباتية وهذه الحوادث تنتهي عللها إلى الحركة الدورية. والحركة الدورية قديمة ومصدرها نفس قديمة لفلك فإذا لا علة للعالم ولا صانع لأجسامه بل هو كما هو عليه لم يزل قديماً كذلك بلا علة أعني الأجسام فما معنى قولهم: إن هذه الأجسام وجودها بعلة، وهي قديمة.

قلت: الفلسفه تقول أن من قال أن كل جسم محدث وفهم من الحدوث الافتراض من لا موجود، أي من العدم فقد وضع معنى من الحدوث لم يشاهده فقط، وهذا يحتاج ضرورة إلى برهان. فاما ما حمل عليهم من الاعتراضات في هذا الفصل حتى ألمتهم القول بالدهر فقد قلنا: الجواب عن ذلك فيما سلف فلا معنى للإعادة. وجملة الأمر أن الجسم عندهم سواء كان محدثاً أو قدماً ليس مستقلأً في الوجود بنفسه وهي عندهم في الجسم القديم واجبة على نحو ما هو عليه في الجسم المحدث. إلا أن الخيال لا يساعد كيفية وجودها في القديم كما يساعد في الجسم المحدث. ولذلك لما أرادوا أرسطيو أن كون الأرض مستديرة بطبقاتها أنزلها محدثة ليتصور العقل منها العلة ثم ينقلها إلى الأزلية، وذلك في المقالة الثانية من «السماء والعالم».

ولما أتى بالشناعات التي تلزم الفلسفهأخذ مجاوباً عنهم ومعانداً  
لأجوبتهم . فقال :

فإن قيل : كل ما لا علة له فهو واجب الوجود وقد ذكرنا من صفات واجب الوجود ما  
تبين به أن الجسم لا يكون واجب الوجود .

قلنا : وقد بينا فساد ما ادعيا بهم من صفات واجب الوجود وأن البرهان لا يدل إلا على  
قطع السلسلة وقد انقطع عند الدهري في أول الأمر إذ يقول لا علة للأجسام . وأما الصور  
والأعراض فبعضها علة للبعض إلى أن تنتهي إلى الحركة الدورية وهي بعضها سبب للبعض  
كما هو مذهب الفلسفه وينقطع تسللها بها . ومن ثالث ما ذكرناه علم عجز كل من يعتقد  
قدم الأجسام عن دعوى علة لها ولزمه الدهر والإلحاد كما صرخ به فريق فهم الذين وفوا  
بمقتضى نظر هؤلاء .

قلت : كل هذا قد وقع الجواب عنه والتعريف بمرتبته من الأقوال  
التصديقية فلا معنى لإعادة الكلام في ذلك .

وأما الدهريه ، فالحسن هو الذي اعتمدت عليه وذلك أنه لما انقطعت  
الحركات عندها بالجمل السماوي وانقطع به التسلسل ظنت أنه قد انقطع  
بالقول ما انقطع بالحسن وليس كذلك .

وأما الفلسفه فإنهم اعتبروا الأسباب حتى انتهت إلى الجرم السماوي ،  
ثم اعتبروا الأسباب المعقولة فأفضى بهم الأمر إلى موجود ليس بمحسوس ، هو  
علة ومبدأ للوجود المحسوس ، وهو معنى قوله سبحانه : ﴿وَكُذلِّكُ نَرِي إِبْرَاهِيمَ  
مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ الآية .

وأما الأشعرية فإنهم جحدوا الأسباب المحسوسة أي لم يقولوا بكون  
بعضها أسباباً لبعض ، وجعلوا علة الموجود المحسوس موجوداً غير محسوس  
بنوع من الكون غير مشاهد ولا محسوس ، وأنكروا الأسباب والمسبيات وهو نظر  
خارج عن الإنسان بما هو إنسان .

قال أبو حامد معانداً للفلاسفة في قوله :

فإن قيل : إن الدليل على أن الجسم لا يكون واجب الوجود أنه إن كان واجب الوجود  
لم يكن له علة لا خارجه ولا داخله ، وإن كان له علة لكونه مركباً كان باعتبار ذاته ممكناً وكل  
ممكن يفتقر إلى واجب الوجود .

قلنا لا يفهم لفظ واجب الوجود وممكن الوجود فكل تلبيتهم في هاتين النقطتين

فلنعدل إلى المفهوم وهو: نفي العلة وإثباته فكأنهم يقولون: هذه الأجسام لها علة أم لا علة لها فيقول الدهري لا علة لها فما المستكرو إلها عنى بالإمكان والوجوب هذا فنقول: إنه واجب وليس بممكن وقولهم: الجسم ليس يمكن أن يكون واجباً تحكم لا أصل له.

قلت قد تقدم من قولنا: إنه إذا فهم من واجب الوجود ما ليس له علة، وفهم من ممكّن الوجود ما له علة لم تكن قسمة الممكّن الموجود بهذين الفصلين متعارضاً بها فإن للشخص أن يقول: ليس كما ذكر بل كل موجود لا علة له. لكن إذا فهم من واجب الوجود الممكّن الضروري، ومن الممكّن الممكّن الحقيقي، أفضى الأمر ولا بد إلى موجود لا علة له وهو أن يقال: إن كل موجود فاما أن يكون ممكّناً، أو ضرورياً. فإن كان ممكّناً فله علة، فإن كانت تلك العلة من طبيعة الممكّن تسلسل الأمر فيقطع التسلسل بعلة ضرورية، ثم يسأل في تلك العلة الضرورية إذا جوز أيضاً أن من الضروري ما له علة وما ليس له علة، فإن وضعت العلة من طبيعة الضروري الذي له علة لزم التسلسل وانتهى الأمر إلى علة ضرورية ليس لها علة.

إنما أراد ابن سينا أن يطابق بهذه القسمة رأي الفلسفة في الموجودات. وذلك أن الجرم السماوي عند الجميع من الفلسفة هو ضروري بغيره. وأما هل الضروري بغيره فيه إمكان بالإضافة إلى ذاته ففيه نظر. ولذلك كانت هذه الطريقة مختلفة إذا سلك فيها هذا المسلك، فاما مسلكه فهو مختل ضرورة لأنه لم يقسم الممكّن الموجود أولاً إلى الممكّن الحقيقي والضروري، وهي القسمة المعروفة بالطبع للموجودات.

ثم قال أبو حامد مجتبى للفلسفة في قوله على أن الجسم ليس بواجب الوجود بذاته لكنه له أجزاء هي علة.

فإن قيل: لا يذكر أن الجسم له أجزاء وأن الجملة إنما تقوم بالأجزاء وأن الأجزاء تكون سابقة في الذات على الجملة.

فلا يمكن كذلك فالجملة تقوم بالأجزاء واجتماعها ولا علة للأجزاء ولا لاجتماعها، بل هي قديمة كذلك بلا علة فاعلية. فلا يمكنهم رد هذا إلا بما ذكروه من لزوم نفي الكثرة عن الممكّن الأول، وقد أبطلناه عليهم ولا سبيل لهم سوء.

بيان أن من لا يعتقد حدوث الأجسام فلا يصل الاعتقاد في الصانع أصلاً.

قلت: هذا القول لزوماً لا شك فيه لمن سلك طريقة واجب

الوجود في إثبات موجود ليس بجسم. وذلك أن هذه الطريقة لم تسلكها القدماء، وإنما أول من سلكها فيما وصلنا ابن سينا وقد قال: إنها أشرف من طريقة القدماء. وذلك أن القدماء إنما صاروا إلى إثبات موجود ليس بجسم هو مبدأ للكل من أمور متأخرة وهي الحركة والزمان. وهذه الطريقة تفضي إليه فيما زعم؛ أعني إلى إثبات مبدأ بالصفة التي أثبتها القدماء من النظر في طبيعة الموجود بما هو موجود. ولو أفضت لكان ما قال صحيحاً، لكنها ليس تفضي، وذلك أن واجب الوجود بذلك إذا وضع موجوداً فغاية ما يتضمن عنه أن يكون مركاً من مادة وصورة، وبالجملة أن يكون له حد، فإذا وضع موجوداً مركاً من أجزاء قديمة من شأنها أن تتصل بعضها ببعض كالحال في العالم وأجزاءه صدق على العالم وأجزاءه أنه واجب الوجود. هذا كله إذا سلمنا أن هنا موجوداً هو واجب الوجود. وقد قلنا نحن: إن الطريقة التي سلكها في إثبات موجود بهذه الصفة ليست برهانية ولا تفضي بالطبع إليها إلا على التحو الذي قلنا. وأكثر ما يلزم هذا القول أعني ضعف هذه الطريقة عند من يضع أن هنا جسماً بسيطاً غير مرکب من مادة وصورة وهو مذهب المشائين. لأن من يضع مركاً قديماً من أجزاء بالفعل فلا بد أن يكون واحداً بالذات. وكل وحدة في شيء مرکب فهي من قبل واحد هو واحد بنفسه؛ أعني بسيطاً، ومن قبل هذا الواحد صار العالم واحداً، ولذلك يقول الإسكندر: إنه لا بد أن تكون هنا قوة روحانية سارية في جميع أجزاء العالم كما يوجد في جميع أجزاء الحيوان الواحد قوة تربط أجزاءه بعضها بعض، والفرق بينهما أن الرابط الذي في العالم قديم من قبل أن الرابط قديم، والرابط الذي بين أجزاء الحيوان هنا كائن فاسد بالشخص غير كائن ولا فاسد بالشخص، كالحال في العالم. فتدرك الخالق سبحانه هذا النقص الذي لحقه بهذا النوع من التمام الذي لا يمكن فيه غيره كما يقوله أرسطو في كتاب «الحيوان».

وقد رأينا في هذا الوقت كثيراً من أصحاب ابن سينا لموضع هذا الشك قد تأولوا على ابن سينا هذا الرأي وقالوا: إنه ليس يرى أن هنا مفارقاً وقالوا: إن ذلك يظهر من قوله في واجب الوجود في مواضع، وإن المعنى الذي أودعه في فلسفة المشرقيّة. قالوا: وإنما سماهـا فلسفة مشرقيّة لأنها مذهب أهل

المشرق، فإنهم يرون أن الآلهة عندهم هي الأجرام السماوية على ما كان يذهب إليه، وهم مع هذا يضعون طريق أرسطو في إثبات المبدأ الأول من طريق الحركة.

وأما نحن فقد تكلمنا في هذه الطريقة غير ما مرة، وبيننا الجهة التي منها يقع اليقين فيها، وحللنا جميع الشكوك الواردة عليها، وتكلمنا أيضاً على طريقة الإسكندر في ذلك؛ أعني الذي اختاره في كتابه الملقب «بالمبادىء» وذلك أنه يظن أنه عدل عن طريقة أرسطو. كلتا الطريقتين صحيحة، لكن الطريقة الأشهر في ذلك هي طريقة أرسطو. ولكن إذا حفقت طريقة واجب الوجود عندي على ما أصفه كانت حقاً وإن مكان فيها إجمال يحتاج إلى تفصيل، وهو أن يتقدمها العلم بأصناف الممكنت الوجود في الجوهر، والعلم بأصناف الواجبة الوجود في الجوهر. وهذه الطريقة هي أن نقول أن الممكنا الوجود في الجوهر الجسماني يجب أن يتقدمه واجب الوجود بإطلاق وهو الذي لا قوة فيه أصلاً، لا في الجوهر ولا في غير ذلك من أنواع الحركات. وما هو هكذا فليس بجسم. مثال ذلك: إن الجرم السماوي قد ظهر من أمره أنه واجب الوجود في الجوهر الجسماني وإلا لزم أن يكون هنالك جسم أقدم منه، وظهر من أمره أنه ممكنا الوجود في الحركة التي في المكان، فوجب أن يكون المحرك له واجب الوجود في الجوهر، وألا يكون فيه قوة أصلاً، لا على حركة، ولا على غيرها، فلا يوصف بحركة، ولا سكون، ولا بغير ذلك من أنواع التغيرات. وما هو بهذه الصفة فليس بجسم أصلاً، ولا قوة في جسم. وأجزاء العالم الأزلية إنما هي واجبة الوجود في الجوهر: إما بالكلية كالحال في الأسطح الأربعة، وإما بالشخص كالحال في الأجرام السماوية.

## المسألة العادبة عشر

# في تعجيز من يرى منهم أن الأول يعلم غيره ويعلم الأجناس والأنواع بنوع كلٍّ

قال أبو حامد: **فقول:** أما المسلمين فلما انحصر عندهم الوجود: في حدث وقديم، ولم يكن عندهم قديم إلا الله وصفاته وما عداه، حدث من جهة بارادته حصل عندهم مقدمة ضرورية في علمه، فإن المراد بالضرورة لا بد أن يكون معلوماً للمريد فبنا عليه أن الكل معلوم له. لأن الكل مراد له وحدث بارادته فلا كائن إلا وهو حدث بارادته، ولم يبق إلا ذاته ومهمها ثبت أنه مرید عالم بما أراده فهو حي بالضرورة، وكل حي يعرف غيره فهو بذن يعرف ذاته أولى فصار الكل عندهم معلوماً لله تعالى، وعرفوه بهذا الطريق بعد أن بذن لهم أنه مرید لأحداث العالم.

قلت: هذا القول إنما قدمه توطئة لقياس بينه وبين قول الفلسفه في العلم القديم تكون هذا القول أفتح في بادئ الرأي من قول الفلسفه. وذلك أن المتكلمين إذا حقق قولهم وكشف أمرهم مع من ينبغي أن يكشف ظهر أنهم إنما جعلوا الإله إنساناً أزلياً. وذلك أنهم شبّهوا العالم بالمصنوعات التي تكون عن إرادة الإنسان وعلمه وقدرته، فلما قيل لهم أنه يلزم أن يكون جسماً قالوا: إنه أزلي، وإن كل جسم محدث فلزمهم أن يضعوا إنساناً في غير مادة فعالاً لجميع الموجودات، فصار هذا القول قوله مثاليًا شعريًا. والأقوال المثلية مقنعة جداً إلا أنها إذا تعقبت ظهر اختلالها. وذلك أنه لا شيء أبعد من طباع الموجود الكائن الفاسد من طباع الموجود الأزلي، وإذا كان ذلك كذلك لم يصح أن يوجد نوع واحد مختلف بالأزلية وعدم الأزلية، كما يختلف الجنس الواحد بالفصوص المقسمة له. وذلك أن تباعد الأزلي من المحدث أبعد من تباعد الأنواع بعضها من بعض المشتركة في الحدوث. فإذا كان بعد الأزلي من غير الأزلي أشد من

تباعد الأنواع بعضها من بعض فكيف يصح أن ينتقل الحكم من الشاهد إلى الغائب وهما في غاية المضادة.

وإذا فهم معنى الصفات الموجودة في الشاهد وفي الغائب ظهر أنهما باشتراك الاسم اشتراكاً لا يصح معه النقلة من الشاهد إلى الغائب. وذلك أن الحياة الزائدة على العقل في الإنسان ليس تطلق على شيء إلا على القوة المحركة في المكان عن الإرادة وعن الإدراك الحاصل عن الحواس. والحواس ممتنعة على الباري سبحانه وأبعد من ذلك الحركة في المكان.

وأما المتكلمون فإنهم يضعون حياة للباري سبحانه من غير حاسة، وينفون عنه الحركة بطلاق، فإذاً أما لا يثبتوا للباري تعالى معنى الحياة الموجودة للحيوان التي هي شرط في وجود العلم للإنسان وأما أن يجعلوها هي نفس الإدراك كما تقول الفلسفة: إن الإدراك والعلم في الأول هما نفس الحياة.

وأيضاً فإن معنى الإرادة في الحيوان هي: الشهوة الباعثة على الحركة وهي في الحيوان والإنسان عارضة لتمام ما ينتصها في ذاتهما. والباري سبحانه محال أن تكون عنده شهوة لمكان شيء ينتصها في ذاته حتى تكون سبباً للحركة والفعل، أما في نفسه وأما في غيره فكيف يتخيل إرادة أزلية هي سبب لفعل محدث من غير أن تزيد الشهوة في وقت الفعل أو كيف يتخيل إرادة وشهوة حالهما قبل الفعل وفي وقت الفعل وبعد الفعل حال واحدة دون أن يلتحقها تغير. وأيضاً الشهوة من حيث هي سبب للحركة والحركة لا توجد إلا في جسم، فالشهوة لا توجد إلا في جسم متفس فلماذا ليس معنى الإرادة في الأول عند الفلسفة إلا أن فعله فعل صادر عن علم فالعلم من جهة ما هو علم بالضدين ممكن أن يصدر عنه كل واحد منها ويتصدر الأفضل من الضدين دون الأخس عن العالم بهما يسمى العالم فاضلاً، ولذلك يقولون في الباري سبحانه: إن الأخس به ثلاثة صفات: وهو كونه عالماً، فاضلاً، قادرًا، ويقولون: أن مشيته جارية في الموجودات بحسب علمه، وأن قدرته لا تنقص عن مشيته كما تنقص في البشر.

هذا كله هو قول الفلسفة في هذا الباب، وإذا أورد هذا كما أوردناه بهذه

الحجج كان قوله مقتضاً له برهانياً، فعليك أن تنظر في هذه الأشياء إن كنت من أهل السعادة التامة في مواضعها من كتب «البرهان» إن كنت من تعلم الصنائع التي فعلها البرهان، فإن الصنائع أقرب برهانية أشبه شيء بالصناعات العملية وذلك أنه كما أن ليس يمكن من كان من غير أهل الصناعة أن يفعل فعل صناعة، كذلك ليس يمكن من لم يتعلم صنائع البرهان أن يفعل فعل صناعة البرهان، وهو البرهان بعينه، بل هذه الصناعة أخرى بذلك من سائر الصنائع وإنما خالف القول في هذا العمل لأن العمل هو فعل واحد فلا يصدر ضرورة إلا عن صاحب الصناعة وأصناف الأقاويل كثيرة: فيها برهانية، وغير برهانية، والغير برهانية لما كانت تتأتى بغير صناعة، ظن بالأقاويل البرهانية أنها تأتى بغير صناعة وذلك غلط كبير. ولذلك ما كان من مواد الصنائع البرهانية ليس يمكن فيها قول غير القول الصناعي، لم يمكن فيها قول إلا لصاحب الصناعة كالحال في صنائع الهندسة. ولذلك كل ما وضعنا في هذا الكتاب فليس هو قوله صناعياً برهانياً وإنما هي أقوال غير صناعية، بعضها أشد إقناعاً من بعض.

على هذا ينبغي أن يفهم ما كتبناه هنا. ولذلك كان هذا الكتاب أحق باسم «التهافت» من الفرقتين جميعاً. وهذا كله عندي تعد على الشريعة وفحص عما لم تأمر به شريعة لكون قوى البشر مقصرة عن هذا. وذلك أن ليس كل ما سكت عنه الشرع من العلوم يجب أن يفحص عنه ويصرح للجمهور بما أدى إليه النظر أنه من عقائد الشرع، فإنه يتولد عن ذلك مثل هذا التخلط العظيم فينبغي أن يسكت من هذه المعاني عما سكت عنه الشرع، ويعرف الجمهور أن عقول الناس مقصرة عن الخوض في هذه الأشياء ولا يتعدى التعليم الشرعي الم المصر به في الشرع إذ هو التعليم المشترك للجميع الكافي في بلوغ سعادتهم. وذلك إنه كما أن الطبيب إنما يفحص من أمر الصحة على القدر الذي يوافق الأصحاء في حفظ صحتهم والمرضى في إزالة مرضهم، كذلك الأمر في صاحب الشرع فإنه إنما يعرف الجمهور من الأمور مقدار ما تحصل لهم به سعادتهم. وكذلك الحال في الأمور العملية، ولكن الفحص في الأمور العملية عما سكت عنه الشرع أتم وخاصة في المواضع التي يظهر أنها من جنس الأعمال التي فيها حكم شرعي. ولذلك اختلف الفقهاء في هذا الجنس، فمنهم من نفى القياس وهم الظاهيرية، ومنهم من أثبته وهم أهل القياس وهذا بعينه هو لاحق في الأمور

العلمية، ولعل الظاهرية في الأمور العلمية أسعد من الظاهرية في الأمور العملية.

والسائل من المتخصصين في أمثال هذه الأشياء ليس يخلو أن يكون من أهل البرهان أو لا يكون، فإن كان من أهل البرهان نتكلم عنه على طريقة البرهان وعرف أن هذا النحو من التكلم هو خاص بأهل البرهان، وعرف بالمواضع التي نبه الشرع أهل هذا الجنس من العلم على ما أدى إليه البرهان، وإن لم يكن من أهل البرهان فلا يخلو، أن يكون مؤمناً بالشرع أو كافراً، فإن كان مؤمناً عرف أن التكلم في مثل هذه الأشياء حرام بالشرع، وإن كان كافراً لم يبعد على أهل البرهان معاندته بالحجج القاطعة له. هكذا ينبغي أن يكون حال صاحب البرهان في كل شريعة وبخاصة شريعتنا هذه الإلهية التي ما من مسكت عنده فيها من الأمور العلمية إلا وقد نبه الشرع على ما يؤدي إليه البرهان فيها وسكت عنها في التعليم العام.

وإذ قد تقرر هذا فلنرجع إلى ما كنا بسبيله مما دعت إليه الضرورة وإلا فالله العالم والشاهد والمطلع إنا ما كنا نستجزي أن نتكلم في هذه الأشياء هذا النحو من التكلم.

ولما وصف أبو حامد الطرق التي منها أثبت المتكلمون صفة العلم وغيرها على أنه في غاية البيان لكونها في غاية الشهرة وفي غاية السهولة في التصديق بها أحذن يقاس بينها وبين طرق الفلسفة في هذه الصفات وذلك فعل خطبي. فقال:

فاما أنت - (مخاطباً للفلاسفة) - فإذا زعمت أن العالم قديم لم يحدث بإرادته فمن ابن عرفة أنه يعرف غير ذاته فلا بد من الدليل عليه.

ثم قال: وحاصل ما ذكره ابن سينا في تحقيق ذلك في أدرج كلامه يرجع إلى فنين.

الأول: إن الأول موجود لا في مادة وكل موجود لا في مادة فهو عقل محض فجميع المعقولات مكتوفة له فإن المانع عن درك الأشياء كلها التعلق بالمادة والاشتغال بها. ونفس الأدمي مشغول بتدبير المادة أي البدن وإذا انقطع شغله ولم يكن قد تدنس بالشهوات البذنية والصفات الرذيلة المتنمية إليه من الأمور الطبيعية انكشف له حقائق المعقولات كلها،

ولذلك قضى بأن الملائكة كلهم يعرفون جميع المعقولات، ولا يشذ عنهم شيء لأنهم أيضاً عقول مجردة لا في مادة.  
ثم لما حكى قوله قال راداً عليهم.

فتقول: قولكم: الأول موجود لا في مادة إن كان المعنى أنه ليس بجسم ولا منطبي في جسم بل هو قائم بنفسه من غير تحيز واحتصاص بجهة فهو مسلم. فيبقى قوله وما هذه صفات فهو عقل مجرد فماداً تعني بالعقل إن عنيت ما يعقل سائر الأشياء فهذا نفس المطلوب وموضع التزاع فكيف أخذته في مقدمات قياس المطلوب، وإن عنيت به غيره وهو أنه يعقل نفسه فربما يسلك لك أخوانك من الفلاسفة ذلك ولكن يرجع حاصله إلى أن ما يعقل نفسه يعقل غيره.

فيقال: ولم ادعوك هذا وليس ذلك بضروري وقد انفرد به ابن سينا عن سائر الفلاسفة فكيف تدعوه ضرورياً وإن كان نظرياً فما البرهان عليه.  
فإن قيل: لأن المانع من درك الأشياء المادة ولا مادة.

فتقول: نسلم أنه مانع ولا نعلم أنه المانع فقط ويستلزم قياسهم على شكل القياس الشرطي وهو أن يقال إن كان هذا في المادة فهو لا يعقل الأشياء ولكنه ليس في المادة فإذا يعقل الأشياء فهذا استثناء تقىض المقدم واستثناء تقىض المقدم غير متبع بالانطلاق، وهو كقول القائل إن كان هذا إنساناً فهو حيوان، لكنه ليس بإنسان فإذا ليس بحيوان فهذا لا يلزم إذ ربما لا يكون إنساناً ويكون فرساً فيكون حيواناً نعم استثناء تقىض المقدم يتبع تقىض التالي على ما ذكر في المنطق بشرط وهو ثبوت انعكاس التالي على المقدم، وذلك بالحصر وهو كقولهم إن كانت الشمس طاغية فالنهار موجود لكن الشمس ليست طاغية فالنهار غير موجود لأن وجود النهار لا سبب له سوى طلوع الشمس، فكان أحدهما منعكاً على الآخر وبيان هذه الأوضاع والالتفاظ بهم في كتاب مدارك العقول الذي صفتاه مضموماً إلى هذا الكتاب.

فإن قيل: فنحن ندعى التناقض وهو أن المانع محصور في المادة فلا مانع سواه.  
قلت: هذا تحكم بما الدليل عليه.

قلت: أول ما في هذا الكلام من الاختلال حكاية المذهب والحججة عليه أن ما أورد فيه من مقدمات التي أوردها على أنها كالاإوائل هي عندهم نتائج عن مقدمات كثيرة. وذلك أنه لما تبين عندهم أن كل موجود محسوس مؤلف من مادة وصورة. وأن الصورة هي المعنى الذي به صار الموجود موجوداً وهي المدلول عليها بالاسم والحد وعنها يصدر الفعل الخاص بموجود موجود.

وهو الذي دل على وجود الصور في الموجود وذلك أنهم لما ألغوا الجوادر فيها قوى فاعلة خاصة بموجود موجود وقوى منفعلة، إما خاصة وإما مشتركة، وكان الشيء ليس يمكن أن يكون منفعلاً بالشيء الذي هو به فاعل وذلك أن الفعل تقضي الانفعال والأصداد لا تقبل بعضها بعضاً وإنما يقبلها العامل لها على جهة العاقب، مثال ذلك: إن الحرارة لا تقبل البرودة وإنما الذي يقبل البرودة الجسم الحار بأن تنسليخ عنه الحرارة ويقبل البرودة وبالعكس. فلما ألغوا حال الفعل والانفعال بهذه الحال وقفوا على أن جميع الموجودات التي بهذه الصفة مركبة من جوهرتين: جوهر هو فعل، وجوهر هو قوة، ووجدوا أن الجوهر الذي بالفعل هو كمال الجوهر الذي بالقوة وهو له كالنهاية في الكون إذ كان غير متميز عنه بالفعل.

ثم لما نصفحوا صور الموجودات تبين لهم أنه يجب أن يرتقي الأمر في هذه الجوادر إلى جوهر بالفعل عري من المادة، فلزم أن يكون هذا الجوهر فاعلاً غير منفعل أصلاً وألا يلحقه كلال ولا تعب ولا فساد إذ كان هذا إنما لحق الجوهر الذي بالفعل من قبل أنه كمال الجوهر الذي بالقوة لا من قبل أنه فعل محسن، وذلك أنه لما كان الجوهر الذي بالقوة إنما يخرج إلى الفعل من قبل جوهر هو بالفعل لزم أن يتنهي الأمر في الموجودات الفاعلة المنفعلة إلى جوهر هو فعل محسن، وأن ينقطع التسلسل بهذا الجوهر. وبيان وجود هذا الجوهر من جهة ما هو محرك وفاعل بالمقدمات الذاتية الخاصة به هو موجود في المقالة الثامنة من الكتاب الذي يعرفونه «بالسماع الطبيعي». فلما أثبتوا هذا الجوهر بطرق خاصة وعامة على ما هو معلوم في كتبهم نظروا في طبيعة الصور المحركة الهيولانية فوجدوا بعضها أقرب إلى الفعل وأبعد مما بالقوة لكونها متبربة عن الانفعال أكثر من غيرها الذي هو علامه المادة الخاصة بها، وألغوا النفس من هذه الصور أشدتها تبربة عن المادة وبخاصية العقل، حتى شكوا فيه هل هو من الصور المادية أو ليس من الصور المادية؟.

ولما التفتوا للصور المدركة من صور النفس ووجدوها متبربة عن الهيولى علموا أن علة الإدراك هو التبرير من الهيولى، ولما وجدوا العقل غير منفعل علموا أن العلة في كون الصورة جماداً أو مدركة ليس شيئاً أكثر من أنها إذا كانت كمال ما بالقوة كانت جماداً أو غير مدركة، وإذا كانت كمالاً محسناً لا تشبهها

القوة كانت عقلاً وهذا كله قد ثبت بترتيب برهاني وأقيمة طبيعية ليس يمكن أن تتبين في هذا الموضع بالترتيب البرهاني، إلا لو اجتمع ما شأنه أن يكتب في كتب كثيرة مختلفة في موضع واحد، وذلك شيء يعرفه من ارتياض في صناعة المنطق أدنى ارتياض أنه غير ممكن. فمن هذا التحوم من الطرق وقفوا على أن ما ليس مفعلاً أصلاً فهو عقل وليس بجسم، لأن كل مفعول جسم عندهم في مادة.

فوجه الاعتراض على الفلسفه في هذه الأشياء إنما يجب أن يكون في الأولي التي استعملوها في بيان هذه الأشياء، لا في هذه الأشياء أنفسها التي اعتبرض عليهم هذا الرجل. فبهذا وقفوا على أن هنالك موجوداً هو عقل ممحض، ولما رأوا أيضاً النظام هنا في الطبيعة وفي أفعالها يجري على النظام العقلي الشبيه بالنظام الصناعي علموا أن هنالك عقلاً هو الذي أفاد هذه القوى الطبيعية أن يجري فعلها على نحو فعل العقل، فقطعوا من هذين الأمرين على أن ذلك الموجود الذي هو عقل ممحض هو الذي أفاد الموجودات الترتيب والنظام الموجود في أفعالها. وعلموا من هذا كله أن عقله ذاته هو عقله الموجودات كلها وأن مثل هذا الموجود ليس ما يعقل من ذاته هو غير ما يعقل من غيره، كالحال في العقل الإنساني. وإنه لا يصح فيه التقسيم المتقدم وهو أن يقال كل عقل: فاما أن يعقل ذاته أو غيره، أو بعقلهما جميماً، ثم يقال أنه إن عقل غيره فمعلوم أنه يعقل ذاته وإما إن عقل ذاته فليس يجب أن يعقل غيره وقد تكلمنا في هذا فيما تقدم.

وكل ما تكلم فيه من القياس الشرطي الذي صاغه على ما تأوله فليس ب صحيح وذلك أن القياس الشرطي لا يصح إلا حتى يتبع المنشئ منه، واللزوم بقياس حمل إما واحداً وإما أكثر من واحد. والقياس الصحيح الشرطي في هذه المسألة هو هكذا إن كان ما ليس يعقل هو في مادة. فما ليس في مادة فهو يعقل، وذلك إذا تبين صحة هذا الاتصال وصحة المنشئ، وهي المقدمات التي قلنا أنها عندهم نتائج، ونسبها هذا الرجل إليهم على أنها عندهم أولى أو قريبة من الأولي. وإذا تأول على ما قلناه كان قياساً صحيحاً الشكل صحيح المقدمات. أما صحة شكله فإن الذي استثنى منه هو مقابل التالي فتاتج مقابل القدم، لا كما زعم هو أنهم استثنوا مقابل المقدم وأنتجوا مقابل التالي، لكن لما

كانت ليست أوائل، ولا هي مشهورة، ولا يقع في باديِّ الرأي بها تصديق أنت في غاية الشناعة. لا سيما عند من لم يسمع قط من هذه الأشياء شيئاً. فلقد شوش العلوم هذا الرجل تشوشاً عظيماً وأخرج العلم عن أصله وطريقه.

قال أبو حامد: الفن الثاني: قولهم أنا وإن لم نقل أن الأول مريد الأحداث ولا أن الكل حادث حدوثاً ثانياً فإنما نقول أنه فعله وقد وجده منه. إلا أنه لم يزل بصفة الفاعلين فلم يزل فاعلاً فلا ففارق غيرنا إلا في هذا القدر، وأما في أصل الفعل فلا. وإذا وجب كون الفاعل عالماً بالاتفاق بفعله فالكل عنده من فعله.

#### والجواب من وجهين:

أحدهما: أن الفعل قسمان: إرادى كفعل الحيوان والإنسان، وطبيعي كفعل الشمس في الإضاءة، والنار في التسخين، والماء في التبريد، وإنما يلزم العلم بالفعل في الفعل الإرادى كما في الصناعات البشرية، وأما الفعل الطبيعي فلا. وعندكم أن الله تعالى فعل العالم بطريق المزوم عن ذاته بالطبع والاضطرار لا بطريق الإرادة والاختيار، بل لزم الكل ذاته كما يلزم النور الشمس، وكما لا قدرة للشمس على كف النور ولا للنار على كف الشمس، فلا قدرة للأول على الكف عن أعماله تعالى عن قولهم علواً كبيراً، وهذا النمط وإن تجوز بتسمية فعلًا فلا يقتضي علمًا الفاعل أصلاً.

فإن قيل: بين الأمرين فرق، وهو إن صدر الكل عن ذاته بسبب علمه بالكل فتمثل النظام الكلي سبب فيضان الكل ولا سبب له سوى العلم بالكل والعلم بالكل عن ذاته، فهو لم يكن له علم بالكل لما وجد منه الكل بخلاف النور من الشمس.

قلنا: وفي هذا خالفت أخوانك فإنهما قالوا: ذاته ذات يلزم منه وجود الكل على تربيه بالطبع والاضطرار لا من حيث أنه عالم بها، فما يجعل لهذا المذهب مهما وافقتهم على نفي الإرادة، ولما لم يشترط علم الشمس بالنور للزوم النور بل يتبعه النور ضرورة، فلبقدر ذلك في الأول ولا مانع له.

قلت: استفتح هذا الفصل بأن حکى عن الفلاسفة شيئاً شيئاً، وهو أن الباري سبحانه ليس له إرادة لا في الأحداث ولا في الكل، لكون فعله صادرًا عن ذاته ضرورة كصدر الضوء من الشمس. ثم حکى عنهم أنهم قالوا: من كونه فاعلاً يلزم أن يكون عالماً. والفلاسفة ليس ينفون الإرادة عن الباري سبحانه ولا يثبتون لها الإرادة البشرية، لأن البشرية إنما هي لوجود نقص في المريد وانفعال عن المراد فإذا وجد المراد له تم النقص وارتفع ذلك الانفعال المسمى إرادة. وإنما يثبتون له من معنى الإرادة أن الأفعال الصادرة عنه هي

صادرة عن علم، وكل ما صدر عن علم وحكمة فهو صادر بإرادة الفاعل لا ضرورياً طبيعياً: إذ ليس يلزم عن طبيعة العلم صدور الفعل عنه كما حكى هو عن الفلاسفة لأنه إذا قلنا: إنه يعلم الصدرين نزماً أن يصدر عنه الصدآن معاً وذلك محال. فصدور أحد الصدرين عنه يدل على صفة زائدة على العلم وهي الإرادة، هكذا ينبغي أن يفهم ثبوت الإرادة في الأول عند الفلاسفة فهو عندهم عالم مرید عن علمه ضرورة.

وأما قوله: إن الفعل قسمان: إما طبقي، وإما إرادي باطل. بل فعله عند الفلاسفة لا طبقي بوجه من الوجه، ولا إرادي باطلاق. بل إرادي متزه عن النقص الموجود في إرادة الإنسان. ولذلك اسم الإرادة مقول عليهمما باشرتاك الأسم، كما أن اسم العلم كذلك على العلمين القديم والحدث. فإن الإرادة في الحيوان والإنسان انفعال لاحق لهما عن المراد، فهي معلولة عنه. هذا هو المفهوم من إرادة الإنسان والباري سبحانه متزه عن أن يكون فيه صفة معلولة، فلا يفهم من معنى الإرادة إلا صدور الفعل مقترباً بالعلم. فإن العلم كما قلنا بالصدرين، ففي العلم الأول بوجه ما علم بالصدرين ففعله أحد الصدرين دليل على أن هنا صفة أخرى وهي التي تسمى إرادة.

الوجه الثاني: قال أبو حامد: وهو أنا نسلم أن صدور الشيء عن الفاعل يقتضي العلم بالصادر. فنذهب فعل الله تعالى واحد وهو المعلول الذي هو عقل يسيط فيبني أن لا يكون عالماً إلا به والمعلول الأول يكون عالماً أيضاً بما صدر منه فقط، فإن الكل لم يوجد من الله تعالى دفعة بل بالوسائل والتولد واللزوم، فالذى يصدر مما يصدر منه لم يتبع أن يكون معلوماً له ولم يصدر منه إلا شيء واحد. بل هذا لا يلزم في الفعل الإرادى تكيف في الطبيعي. فإن حركة الحجر من فوق جبل قد يكون بتحرير إرادى يوجب العلم بأصل الحركة ولا يوجب العلم بما يتولد منه بواسطة من مصادته وكسره غيره. وهذا أيضاً لا جواب لهم عنه.

قلت: الجواب عنه أن يقال: إن الفاعل الذي علمه في غاية التمام يعلم ما صدر منه وما صدر من ذلك الصادر إلى آخر ما صدر. فإن كان الأول في غاية العلم فيجب أن يكون عالماً بكل ما صدر عنه بواسطة أو بغير بواسطة وليس يلزم عنه أن يكون علمه من جنس علمنا لأن علمنا ناقص ومناصر عن المعلوم. ثم قال أبو حامد: مجبياً عن الاعتراض الذي اعترض على الفلاسفة فقال:

فإن قيل: لو قضينا بأنه لا يعرف إلا نفسه لكان ذلك في غاية الشناعة، فإن غيره يعرف نفسه ويعرف غيره فيكون في الشرف فوقه، وكيف يكون المعلول أشرف من العلة؟ .  
قلت: هذا الجواب ناقص فإنه عارض فيه المعقول بالشنبع.

ثم جاوب هو فقال:

رـ قلتـ هذه الشناعة لازمة من مفاد الفلسفة في نفي الإرادة ونفي حدث العالم، فيجب ارتکابها كما ارتکب سائر الفلسفة ولا بد من ترك الفلسفة، والاعتراف بأن العالم حادث بالإرادة.

قلتـ يزيد أنه يجب عليهم إن كانوا من أوجبوا أنه يعرف مصنوعه من قبل الشناعة أن يتلزموـا هذه الشناعة كما قالوا بشناعة أخرى من قدم العالم ونفي الإرادةـ . وهم لم ينفوا الإرادة وإنما نفوا الجزء الناقص منهاـ .

ثم قالـ بم تنكرون على من قالـ من الفلسفـةـ إنـ ذلكـ ليسـ بـزيـادةـ شـرفـ فإنـ العلمـ إـنـماـ اـحـتـاجـ إـلـيـهـ غـيرـهـ لـبـسـتـفـيدـ كـمـالـاـ فـانـهـ فـيـ ذـاهـنـ قـاصـرـ،ـ وـالـإـنـسـانـ شـرفـ بـالـمـعـقـولـاتـ إـنـماـ لـيـطـلـعـ عـلـىـ مـصـلـحـتـهـ فـيـ الـعـاـقـبـ فـيـ الدـنـيـاـ وـالـآخـرـةـ وـأـمـاـ لـتـكـمـلـ ذـاهـنـ الـمـظـلـمـةـ النـاقـصـةـ وـكـذـاـ سـائـرـ الـمـخـلـوقـاتـ،ـ إـنـماـ ذـاتـ اللهـ تـعـالـىـ فـمـسـتـغـنـيـةـ عـنـ التـكـمـيلـ،ـ بـلـ لـوـ قـدـرـ لـهـ عـلـمـ يـكـملـ بـهـ لـكـانـ ذـاهـنـ مـنـ حـيـثـ ذـاهـنـ نـاقـصـاـ.ـ وـهـذـاـ كـمـاـ قـلـتـ فـيـ السـمـعـ وـالـبـصـرـ وـفـيـ الـعـلـمـ بـالـجـزـئـاتـ الدـاخـلـةـ تـحـتـ الزـمـانـ،ـ فـانـكـ وـافـقـتـ سـائـرـ الـفـلـسـفـةـ بـاـنـ اللهـ تـعـالـىـ مـنـهـ عـنـهـ وـأـنـ التـغـيـرـاتـ الدـاخـلـةـ فـيـ الزـمـانـ الـمـتـقـسـمـ إـلـىـ مـاـ كـانـ وـيـكـونـ لـاـ يـعـرـفـهـ الـأـوـلـ لـاـنـ ذـكـرـ يـوـجـبـ تـغـيـرـاـ دـاهـنـ وـنـاثـرـاـ وـلـمـ يـكـنـ فـيـ سـلـبـ ذـكـرـ عـنـ نـقـصـانـ،ـ بـلـ هـوـ كـمـالـ وـإـنـماـ نـقـصـانـ فـيـ الـحـوـاسـ وـالـحـاجـةـ إـلـيـهاـ وـلـوـ نـقـصـانـ الـأـدـمـيـ لـمـ اـحـتـاجـ إـلـىـ حـوـاسـ لـتـحـرـسـ عـمـاـ يـتـعـرـضـ لـلـتـغـيـرـ لـهـ .ـ وـكـذـلـكـ الـعـلـمـ بـالـحـوـادـثـ الـجـزـئـيـةـ زـعـمـتـ أـنـ نـقـصـانـ .ـ فـإـذـاـ كـانـ نـعـرـفـ الـحـوـادـثـ كـلـهـ وـنـدرـكـ الـمـحـسـوـسـاتـ كـلـهـ وـالـأـوـلـ لـاـ يـعـرـفـ شـيـئـاـ مـنـ الـجـزـئـاتـ وـلـاـ يـدـرـكـ شـيـئـاـ مـنـ الـمـحـسـوـسـاتـ،ـ وـلـاـ يـكـونـ ذـكـرـ نـقـصـانـاـ،ـ فـالـعـلـمـ بـالـكـلـيـاتـ الـعـقـلـيـةـ أـيـضـاـ يـجـوزـ أـنـ يـثـبـتـ لـغـيرـهـ وـلـاـ يـثـبـتـ لـهـ وـلـاـ يـكـونـ ذـكـرـ نـقـصـانـاـ أـيـضـاـ وـمـذـاـ لـاـ مـخـرـعـ عـنـهـ .ـ

قلتـ هـذـهـ حـجـةـ مـنـ يـقـولـ:ـ إـنـهـ لـاـ يـعـرـفـ إـلـاـ ذـاهـنـ وـقـدـ حـكـيـناـ مـذـهـبـ الـقـومـ فـيـ الـجـمـعـ بـيـنـ قـوـلـهـمـ:ـ إـنـهـ لـاـ يـعـرـفـ إـلـاـ ذـاهـنـ،ـ وـإـنـهـ يـعـرـفـ جـمـيعـ الـمـوـجـودـاتـ وـلـذـلـكـ يـقـولـ بـعـضـ مـشـاهـيرـهـمـ أـنـ الـبـارـيـ سـبـحـانـهـ هـوـ الـمـوـجـودـاتـ كـلـهـ،ـ وـأـنـ الـمـنـعـ بـهـ،ـ فـلـاـ مـعـنـىـ لـتـكـرـيرـ القـوـلـ فـيـ ذـلـكـ .ـ وـالـمـقـدـمـاتـ الـمـسـتـعـملـةـ فـيـ هـذـاـ فـصـلـ مـشـهـورـةـ جـدـلـيـةـ لـأـنـهـ كـلـهـ مـنـ بـابـ قـيـاسـ الغـائبـ عـلـىـ الشـاهـدـ الـلـذـيـنـ لـاـ يـجـمـعـهـمـ جـنـسـ وـلـاـ بـيـنـهـمـ مـشـارـكـةـ أـصـلـاـ .ـ وـبـالـجـمـلـةـ فـكـلامـهـ فـيـ هـذـاـ فـصـلـ مـعـ اـبـنـ سـيـنـاـ لـمـ اـحـتـاجـ بـقـولـ مـنـ يـقـولـ مـنـ الـفـلـسـفـةـ:ـ إـنـهـ يـعـلـمـ ذـاهـنـ وـيـعـلـمـ

غيره إذ لا بد أن يعرف ما فعل وجملة المقدمات التي يحكىها عن ابن سينا في ثبيت هذا المذهب ويستعملها هو أيضاً في معاندته هي مأخوذة من الأمور المعروفة من الإنسان ويروم نقلتها إلى الباري سبحانه، وذلك لا يصح لأن المعرفتين مقوله باشتراك الاسم. وذلك أن ما يقوله ابن سينا: إن كل عاقل يصدر عنه فعل ما فهو عالم بذلك الفعل، هي مقدمة صادقة لكن لا على نحو علم الإنسان بالشيء الذي يعقله. لأن عقل الإنسان مستكملاً بما يدركه ويعقده وينفعه عنه وسبب الفعل فيه هو التصور بالعقل.

و بما يوجد في هذا الجنس من المقدمات يرد عليه أبو حامد وذلك أن كل من يفعل من الناس فعلاً ويلزم عن ذلك الفعل فعل آخر وعن الثاني ثالث وعن الثالث رابع، فليس يلزم أن يعرف الفاعل العاقل اللوازم التي تلزم عن فعله الأول. ويقول له: إن هذا أمر موجود في الذي يفعل بإرادة فكيف إذا وضعته عالماً لا يفعل بإرادة، وإنما قال هذا لأن الذي اعتمد هو في ثبيت العلم للباري سبحانه ثبيت الإرادة له. ولهذا قال: «فهذا لازم لا جواب عنه»؛ يعني في أنه ليس يلزم أن يكون الأول يعقل عنده من الغير إلا الفعل الذي لزم عنه أولاً، وهو العلة الثانية، والمعلول الأول. وكذلك ما حكى عنه من أنه لو كان يعقل ذاته ولا يعقل غيره لكان الإنسان أشرف منه، وعلة وجود الإنقاض في هذا القول أنه: متى تورم الإنسان إنسانين: أحدهما لا يعقل إلا ذاته، والأخر يعقل ذاته وغيره، حكم أن العقل الذي يعقل ذاته وغيره أشرف من الذي يعقل ذاته ويعقل غيره، فاما من عقله باشتراك الاسم مع هذا العقل من قبل أن أحدهما فاعل لا منفعل، والآخر منفعل لا فاعل، فليس تصح هذه النقلة.

ولما احتاج عن ابن سينا بمقدمة يحملها هو في كل ذي عقل وهو أن الأكثر عالماً أشرف، وكان فيما زعم أن نفي الفلسفة الإرادة ونفيهم الحدوث هو الذي أوجب عليهم أن لا يقدروا أن يثبتوا أن الأول يعلم غيره، لأنه إنما يعلم الفاعل العاقل مفعوله الذي هو غيره من حيث هو مريد له، قال: إن هذه الشاعة إنما تلزم الفلسفه فقط. يريد كون المعلول الذي هو الإنسان أشرف من العلة الذي هو الخالق سبحانه لأنهم إذا نفوا حدوث العالم كما زعم نفوا الإرادة، وإذا انتفت الإرادة انفني أن يعلم ما يصدر عنه، وهذا كله قد تقدم أنه ليس ب صحيح؛ أعني نفي الإرادة عن الباري سبحانه، وإنما ينفون الإرادة المحدثة.

ولما احتاج عن ابن سينا بمق翠مات يظن أنها عامة للعلميين المحدث والأزلي أخذ يحتج عليه بما تقول الفلسفه في هذا الباب من الفرق بين العلمين، وهو شيء لازم له في الحقيقة فقال:

ثم يقال: بم تنكرون على من قال من الفلسفه: إن ذلك ليس بزيادة شرف، فإن العلم إنما احتاج إليه غيره إلى آخر ما كتبناه.

وتخصص أن هذه الإدراكات كلها إن كانت لنقص في الأدبي فالباري متزه عنها فهو يقول لابن سينا: إنه كما اتفقت مع أصحابك أن كونه لا يدرك الجزيئات ليس لنقص فيه إذ كان قد قام البرهان عندك على أن إدراك الجزيئات هو لموضع نقص في المدرك. كذلك عدم إدراك الغير ليس يلزم أن يكون لنقص فيه إذ كان إدراك الغير هو الذي يكون لموضع نقص المدرك.

والانفصال عن هذا كله أن علمه ليس يقتسم فيه الصدق والكذب المتقابلات التي تقسم الصدق والكذب على علم الإنسان، مثل ذلك: إن الإنسان يقال فيه إما أن يعلم الغير وإما أن لا يعلمه على أنهما متناقضان إذا صدق أحدهما كذب الآخر، وهو سبحانه يصدق عليه الأمران جميعاً، أعني الذي نعلمه ولا نعلمه، أي لا يعلمه بعلم يقتضي نقصاً وهو العلم الإنسان، ويعلمه بعلم لا يقتضي نقصاً وهو العلم الذي لا يدرك كيفيته إلا هو. وكذلك الأمر في الكليات والجزئيات يصدق عليه سبحانه أنه يعلمهها ولا يعلمهها هذا هو الذي يقتضيه أصول الفلسفه القدماء منهم. وأما من فصل فقال أنه يعلم الكليات ولا يعلم الجزيئات فغير محظوظ بهم ولا لازم لأصولهم فإن العلوم الإنسانية كلها انفعالات وتأثيرات عن الموجودات والموجودات هي المؤثرة فيها، وعلم الباري سبحانه هو المؤثر في الموجودات والموجودات هي المنفعلة عنه.

وإذا تقرر هذا فقد وقعت الراحة من جميع المشاجرة بين أبي حامد وبين الفلسفه في هذا الباب، وفي الباب الذي يلي هذا وفي الذي يلي الذي يليه. ولكن على كل حال فلنذكر نحن هذه الأبواب ونبه فيها على ما يخصها ونذكر ما سلف من ذلك.

## المسألة الثانية عشر

### في تعجيزهم عن إقامة الدليل على أنه يعرف ذاته

فتقول: المسلمين لما عرفوا حدوث العالم بإرادته استدلوا بالإرادة على العلم، ثم بالإرادة والعلم جمعاً على الحياة، ثم بالحياة على أن كل حي يشعر بنفسه وهو حي فيعرف أيضاً ذاته. فكان هذا منهجاً معمولاً في غاية المتناه. فأما أنتم فإذا تقيتم الإرادة والأحداث وزعمتم أن ما يصدر عنه يصدر بلا روم على سبيل الضرورة والطبع فاي بعد أن تكون ذاته ذاتاً من شأنها أن يوجد منه المعلوم الأول فقط، ثم يلزم المعلوم الأول المعلوم الثاني إلى تمام ترتيب الموجودات، ولكنه مع ذلك لا يشعر بذلك كالثار يلزم منها السخونة والشمس يلزم منها النور، ولا يعرف واحد منها ذاته كما لا يعرف غيره. بل ما يعرف ذاته يعرف ما يصدر عنه بغيره وقد بينا من مذهبكم أنه لا يعرف غيره وألزمنا من خالقهم في ذلك موافقهم بحكم وضعهم فإذا لم يعرف غيره لم يبعد إلا يعرف نفسه.

فإن قيل: كل من لا يعرف نفسه فهو ميت فكيف يكون الأول ميتاً.

قلنا: فقد لزمكم ذلك على مساق مذهبكم إذ لا فصل بينكم وبين من قال: كل من لا يفعل بإرادة وقدرة و اختيار ولا يسمع ولا يصر ف فهو ميت، ومن لا يعرف غيره فهو ميت. فإن جاز أن يكون الأول خالياً عن هذه الصفات كلها فاي حاجة به إلى أن يعرف ذاته. فإن عادوا إلى أن كل بريء من المعاذه عقل بذلك نفسه، فقد بينا أن ذلك تحكم لا برهان عليه. وإن قالوا: البرهان عليه أن الموجود ينقسم إلى حي وميت، والحي أقدم وأشرف من الميت والأول أقدم وأشرف فلي يكن حياً، وكل حي يشعر بذلك إذ يستحيل أن يكون في معلولاته الحي وهو لا يكون حياً.

قلنا: هذه تحكمات فبنا نقول لم يستحيل أن يلزم مما لا يعرف نفسه ما يعرف نفسه بالوسائل الكثيرة أو بغير واسطة، فإن كان المحيل لذلك كون المعلوم أشرف من العلة فلم يستحيل أن يكون المعلوم أشرف من العلة وليس هذا بديهيأ. ثم بم تنكرون أن شرفه في أن الوجود الكلي نابع لذاته لا في علمه والدليل عليه أن غيره ربما عرف أشياء سوى ذاته ويرى

ويسمع وهو لا يرى ولا يسمع. ولو قال قائل: الموجود ينقسم إلى البصير والأعمى والعالم والمجالل فليكن البصير أقدم وليكن الأول بصيرًا وعالماً بالأشياء. لكنهم ينكرون ذلك ويقولون: ليس الشرف في البصر والعلم بالأشياء، بل في الاستغناء عن البصر والعلم وكون الذات بحيث يوجد منها الكل الذي فيه العلماء وذرو الأ بصار، فكذلك لا شرف في معرفة الذات، بل في كونه مبدأ الذوات العرافة وهذا شرف مخصوص به.

بالضرورة يضطرون إلى نفي علمه أيضاً بذلك، إذ لا يدل على شيء من ذلك سوى الإرادة، ولا يدل على الإرادة سوى حدوث العالم وبقصد ذلك يفسد هذا كله على من يأخذ هذه الأمور من نظر العقل. فجميع ما ذكره من صفات الأول أو نفوذه لا حجة لهم عليها إلا تخمينات وظنون يستكشف الفقهاء منها في الظنيات، ولا غرو لو حار العقل في الصفات الإلهية، ولا عجب إنما العجب من عجبهم بأنفسهم وبآدتهم ومن اعتقادهم أنهم عرروا هذه الأمور معرفة يقينية مع ما فيها من الخط والخيال.

قلت: من أعجب الأشياء دعواهم أن حدوث العالم يلزم عنه أن يكون عن إرادة والحوادث تحدث عن الطبيعة وعن الإرادة وعن الانتقام. أما التي تحدث عن الإرادة فهي الأمور الصناعية، وأما التي تحدث عن الطبيعة وهي الأمور الطبيعية، ولو كان الحادث لا يحدث إلا عن إرادة ل كانت الإرادة مأخوذة في حده. ومعلوم أن حد الحادث هو الموجود بعد العدم. والعالم إن كان حادثاً فهو أن يحدث من حيث هو موجود طبيعي عن مبادئ أمور طبيعية أخرى منه أن يحدث من مبادئ صناعية وهي الإرادة، ولكن إذا ثبت أنه وجد عن فاعل أول آثر وجوده على عدمه وجب أن يكون مریداً، وإن كان لم يزل مؤثراً للوجود والمرید كما قال يلزم أن يكون عالماً، فقد شاركتهم الفلسفة في هذا الأصل والقول كله الذي حکاه عن المتكلمين إنما صار مقنعاً لأن فيه تشبيه الأمور الطبيعية بالأمور الصناعية ..

وأما قوله عن الفلسفة: إنهم يرون أن ما يصدر عن الباري سبحانه يصدر على طريق الطبع فقول باطل عليهم. والذي يرون في الحقيقة: إن صدور الموجودات عنه هو بجهة أعلى من الطبيعة والإرادة الإنسانية، فإن كلتا الجهةين يلتحقهما النقصان وليس تقسمان الصدق والكذب إذ قام البرهان أنه لا يجوز أن يكون صدور الفعل عنه سبحانه صدوراً طبيعياً ولا صدوراً إرادياً على نحو مفهوم الإرادة هننا. فإن الإرادة في الحيوان هي مبدأ الحركة، وإذا كان الخالق يتزه عن حركة فهو يتزه عن مبدأ الحركة على الجهة التي يكون بها المريد في

الشاهد، فهو صادر عنه بجهة أشرف من الإرادة ولا يعلم تلك الجهة إلا هو سبحانه. والبرهان على أنه مريد أنه عالم بالضدين، فلو كان فاعلاً من جهة ما هو عالم فقط لفعل الضدين معاً وذلك مستحيل. فوجب أن يكون فعله أحد الضدين باختيار.

ومما يلبسون به في هذا الباب قولهم: إن كل فعل إما أن يكون بالطبع أو بالإرادة، وهم لا يفهمون معنى الطبع ولا معنى الإرادة. فإن معنى الطبع عند الفلسفة يقع على معانٍ: أولها صعود النار إلى فوق وهو الأرض إلى أسفل، وهذه الحركة إنما تصدر عن الموجود إذا لحقه أمر عارض وهو تكون الشيء في غير موضعه، وهناك قاسر يفسره، والباري سبحانه منه عن هذا الطبع. ويطلقون أيضاً اسم الطبع على كل قوة يصدر عنها فعل عقلي مثل الأفعال التي تصدر عن الصنائع فبعضهم ينسب هذه الطبيعة إلى أنها عقل وبعضهم يقول: إن ليس لها عقل وإنما تفعل بالطبع وهم يقولون: إنها صادرة عن عقل لأنهم يشهونها بالأمور الصناعية التي تتحرك من ذاتها وتصدر عنها أفعال مرتبة متتظمة ولذلك يقول أرسطو رئيسهم: إنه من الظاهر أن طبيعة العقل مستولية على الكل فما أبعد هذا الاعتقاد مما قولهم به أبو حامد.

واما من يضع حكماً كلياً أن العارف بذاته يعرف غيره الذي صدر عنه فإنه يلزمـه أن من لا يعرفـ غيره لا يـعرف ذاتـه ولـما كان قد أبـطل عـلى ابن سـينا قوله: إنه يـعرفـ غيره بما سـاقـ عليه من حـجـجـ الفلـاسـفةـ في ذلك لـزمـه أن يكونـ الأولـ لا يـكونـ الأولـ لا يـعرفـ ذاتـه والإـلـزـامـ صـحـيـحـ.

وأما ما حكاه عن الفلاسفة من احتجاجهم في هذا الباب بقولهم: إن من لا يعرف ذاته فهو ميت والأول لا يمكن أن يكون ميتاً فهو قول إقناعى مؤلف من مقدمات مشهورة، وذلك أن من ليس بحي فليس هو ميتاً إلا أن يكون شأنه أن يقبل الحياة إلا أن يريد بميت ما يدل عليه لفظ موات وجماد فحيثنى بقسم هذا التقابل الصدق والكذب. وذلك أن كل موجود فاما أن يكون حياً وإنما جماداً هذا إذا فهمنا من الحياة أنها مقوله باشتراك الاسم على الأزلى والفالسد.

وأما قوله : فإن عادوا إلى أن كل ما هو برى عن المادة فهو عقل بذاته فعقل نفسه فقد  
قلنا : إن ذلك تحكم لا يرهان عليه .

فإنه قد سلف من قولنا: وجه برهانهم عليه بحسب ما يبقى من قوة البرهان عليه إذا وضع في هذا الكتاب: أعني أنه تنقص قوته ولا بد بمنزلة الشيء إذا خرج من موضعه الطبيعي.

وأما ما حكاه أيضاً عن احتجاج الفلاسفة في هذا بقولهم: إن الموجود إنما يكون حياً أو ميتاً، والحي أشرف من الميت، والمبدأ أشرف من الحي، فهو حي ضرورة. فإذا فهم من الميت الموات كانت المقدمات مشهورة صادقة.

وأما قوله: إنه يمكن أن يصدر مما ليس بحي حياة وعن ما ليس بعالم علم ويكون الشرف للمبدأ إنما هو من جهة ما هو مبدأ للكل فقط فقول كاذب: فإنه لو جاز أن يصدر عن ما ليس بحي حياة لجاز أن يصدر عما ليس بموجود موجود، ولو جاز أن يصدر أي شيء اتفق من أي شيء اتفق ولم يكن جملة بين الأسباب والأسباب موافقة لا في الجنس المقول بتقديم وتأخير ولا في النوع.

وأما قوله: إن ما هو أشرف من الحي فهو حي بمنزلة قول القائل: ما هو أشرف مما له سمع وبصر فله سمع وبصر، وهم لا يقولون هذا لأنهم ينفون عن المبدأ الأول السمع والبصر. وإذا جاز عندهم أن يكون ما هو أشرف من السمع والبصر ليس بسميع ولا بصير فيجوز أن يكون ما هو أشرف من الحي ومن العالم غير حي ولا عالم، وأيضاً كما يجوز عندهم أن يصدر عما ليس له بصر ما له بصر، كذلك يجوز أن يصدر عما ليس له علم ما له علم. وهذا الكلام هو سفسطاني مغلظ جداً. فإنه إنما صار عندهم ما ليس له سمع ولا بصر أشرف مما لا سمع وبصر لا ياطلاق، بل من جهة ما ليس له سمع ولا بصر أشرف مما له سمع وبصر لا ياطلاق، بل من جهة ما له إدراك أشرف من البصر والسمع وهو العلم. فلما كان العلم ليس فوقه شيء في الشرف لم يجز أن يكون ما ليس بعالم أشرف مما هو عالم مبدأ كان أو غير مبدأ. وذلك أن المبادىء لما كانت منها عالم، ومنها غير عالم، لم يجز أن يكون غير العالمة منها أشرف من العالمة كالحال في المعلمات العالمة وغير العالمة. فشرفية المبدأ ليس يمكن أن تفضل شرفية العلم إلا لو فضلت شرفية المبدأ الغير عالم شرفية المبدأ العالمة. وليس يمكن أن تكون فضيلة المبدأ أشرف من فضيلة العلم. ولذلك وجب أن يكون المبدأ الذي في غاية الشرف في الغاية من الفضيلة وهي العلم.

وإنما فر القوم عن أن يصفوه بالسمع والبصر لأنه يلزم عن وصفه بهما أن يكون ذا نفس، وإنما وصف نفسه في الشرع بالسمع والبصر تبيهاً على أنه سبحانه لا يفوته نوع من أنواع العلوم والمعرفة، ولم يمكن تعريف هذا المعنى للجمهور إلا بالسمع والبصر ولذلك كان هذا التأويل خاصاً بالعلماء، ولا يجوز أن يجعل من عقائد الشرع المشتركة للجميع كما جرت عادة كثير من المنسوبين إلى العلم بالشريعة.

فجميع ما تضمن هذا الفصل تمويه وتهافت من أبي حامد فإنما الله وإنما إليه راجعون على زلل العلماء ومسامحتهم لطلب حسن الذكر في أمثال هذه الأشياء أسأل الله أن لا يجعلنا من حجب بالدنيا عن الآخرى وبالأدنى عن الأعلى ويختم لنا بالحسنى، أنه على كل شيء قادر.

## المسألة الثالثة عشر

# في إبطال قولهم أن الله تعالى عن قولهم لا يعرف الجزيئات المنقسمة بانقسام الزمان إلى الكائن وما كان وما يكون

وقد اتفقا على ذلك فإن من ذهب منهم إلى أنه لا يعلم إلا نفسه فلا يخفى هذا من مذهبه ومن ذهب إلى أنه يعلم غيره، وهو الذي اختاره ابن سينا فقد زعم أنه يعلم الأشياء عملاً كلياً لا يدخل تحت الزمان ولا يختلف بالماضي والمستقبل والآن ومع ذلك زعم أنه لا يغرب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض لأنه يعلم الجزيئات بنوع كلي.

ونبين هذا بمثال وهو أن الشمس مثلاً تنكسف بعد أن لم تكن منكسفة، ثم تتجلى فيحصل له ثلاثة أحوال أعني الكسوف حالة هو فيها معدوم، ولكنه كان متظر الوجود أي سيكون وحال هو فيها موجود، أي هو كائن وحال ثلاثة هو فيها معدوم، ولكنه كان من قبل ولنا بإزاء هذه الثلاثة أنحاء من الوجه ثلاثة علوم مختلفة: فإننا نعلم أولاً أن الكسوف معدوم وسيكون وثانياً أنه كائن وثالثاً أنه كان وليس كائناً الآن، وهذه العلوم الثلاثة متعددة ومختلفة ونعاقيبها على الم محل يوجب تغير الذات العالمية، فإنه لو علم بعد الانجلاء أن الكسوف موجود الآن كما كان قبل كان جهلاً لا علمًا ولو علم بعد وجوده أنه موجود كان جهلاً، فبعض هذه لا تقوم مقام بعض. فزعموا أن الله تعالى لا يختلف حاله في هذه الأحوال الثلاث فإنه يؤدي إلى التغير وما لم تختلف حاله لم يتصور أن يعلم هذه الأمور الثلاثة، فإن العلم ينتع المعلومات فإذا تغير العلم وإذا تغير العلم فقد تغير العالم لا محالة، والتغير على الله تعالى محال. ومع هذا زعموا أنه يعلم الكسوف وجميع صفاته وعوارضه، ولكن علماً يتصف به في الأزل ولا يختلف مثل أن يعلم مثلاً أن الشمس موجودة وأن القمر موجود وأنهما حصلا منه بوساطة الملائكة التي سموها باصطلاحهم عقولاً مجردة، ويعلم أنها تتحرك حركات دورية ويعلم أن بين تلكيهم تقاطع على نقطتين هما الرأس والذنب وأنهما يجتمعان في بعض الأحوال في العقدتين فتنكسف الشمس، أن يحول جرم القمر بينها وبين الناظرين فتستر الشمس عن الأعين وأنه إذا جاوزت العقدة مثلاً بمقدار كذا وهو سنة مثلاً فإنها تنكسف مرة أخرى، وأن ذلك الانكساف يكون في جميعها أو ثلثها أو نصفها وأنه

يمكت ساعنة أو ساعتين وهكذا إلى جميع أحوال الكسوف وعوارضه فلا يغرب عن علمه شيء، ولكن عليه بهذا قبل الكسوف وحالة الكسوف وبعد الانجلاء على وتيرة واحدة لا يختلف ولا يوجب تغير في ذاته. وهكذا علمه بجميع الحوادث، فإنها إنما تحدث بأسباب وتلك الأسباب لها أسباب اخر إلى أن تنتهي إلى الحركة الدورية السماوية، وسبب الحركة نفس السماوات وسبب تحريك النفس الشوق إلى التشبه بالله تعالى والملاائكة المقربين فالكل معلوم له، أي هو منكشف له انكشفوا واحداً متناسباً لا يؤثر في الزمان، ومع هذا فنحالة الكسوف لا يقال أنه يعلم أن الكسوف موجود الآن ولا يعلم بهذه أنه انجلى الآن وكل ما يجب في تعريفه الإضافة إلى الزمان فلا يتصور أن يعلمه لأنه يجب التغير، هذا فيما ينقسم بالزمان. وهكذا مذهبهم فيما ينقسم بالمادة والمكان كأشخاص الناس والحيوانات فأنهم يقولون لا يعلم عوارض زيد وعمرو وخالد وإنما يعلم الإنسان المطلق بعلم كلٍ ويعلم عوارضه وخواصه، وإنه ينبغي أن يكون بذنه مركباً من أعضاء بعضها للبطش وبعضها للمشي وبعضها للإدراك وبعضها زوج وبعضها فرد، وإن قوله ينبغي أن تكون مبنية في أجزاءه وهلم جراً إلى كل صفة في داخل الأدمي وباطنه، وكل ما هو من لواحته وصفاته ولوازمه حتى لا يغرب عن علمه شيء، ويعلمه كلّياً. فاما شخص زيد فإنما يتميز عن شخص عمرو للحسن لا للعقل فإن عmad التمييز إليه الإشارة إلى جهة معينة والعقل يعقل الجهة المطلقة الكلية والمكان الكلية، فاما قولنا: هذا وهذا فهو إشارة إلى نسبة خاصة بذلك المحسوس إلى الحال لكنه منه على قرب أو بعد أو جهة معينة، وذلك يستحيل في حقه.

ثم وهذه قاعدة اعتقادوها واستأصلوا بها الشرائع بالكلية إذ مضمونها أن زيداً مثلًا لو أطاع الله أو عصاه لم يكن الله عالماً بما يتجدد من أحواله، لأنه لا يعرف زيداً بعينه فإنما شخص وأفعاله حادثة بعد أن لم تكن وإذا لم يعرف الشخص لم يعرف أحواله وأفعاله بل لا يعرف كفر زيد ولا إسلامه، وإنما يعلم كفر الإنسان وإسلامه مطلقاً كلّياً لا مخصوصاً بالأشخاص، بل يلزم أن يقال تحدي محمد صلوات الله عليه بالنبوة وهو لا يعرف في تلك الحال أنه تحدي بها، وكذلك الحال مع كل نبي معين وأنه إنما يعلم أن الناس من يتحدى بالنبوة، وأن صفة أولئك كذا وكذا، فاما النبي المعين شخصه فلا يعرفه فإن ذلك يعرف بالحسن والأحوال الصادرة منه لا يعرفها لأنها أحوال تقسم بانقسام الزمان من شخص معين ويوجب إدراكيها على اختلافها تغيراً.

فهذا ما أردنا أن نذكره من نقل مذهبهم أولاً ثم من تفهميه ثانياً ثم من القبائح الالزمة عليه ثالثاً.

العناد: فلتذكر الأن خيالهم ووجه بطلانه وخيالهم: إن هذه الأحوال ثلاثة مختلفات والاختلافات إذا تعاقدت على محل واحد وجب فيه تغير لا محالة، فإن كان حالة الكسوف عالماً بأنه سيكون كما كان قبله فهو جاهل لا عالم، وإن كان عالماً بأنه كان وقبل ذلك كان عالماً بأنه ليس بـكان وأنه سيكون فقد اختلف علمه، وانختلف حاله فلزم التغير، إذ لا معنى

للتغيير إلا اختلاف العلم وإذا اختلف العلم اختلف العالم، فإن من لم يعلم شيئاً ثم علمه فقد تغير ولم يكن له علم بأنه كائن ثم حصل حالة الوجود فقد تغير. وتحققوا هذا بأن الأحوال ثلاثة: حال هي إضافة شخصية محسنة كقولنا: يميناً وشمالاً، فإن هذا لا يرجع إلى وصف ذاتي بل هو إضافة محسنة فإن تحول شيء الذي كان عن يمينك إلى شمالك تغيرت إضافتك ولم تغير ذاتك بحال فهذا تبدل إضافة على الذات وليس تبدل الذات. ومن هذا القبيل إذا كنت قادراً على تحريك أجسام حاضرة بين يديك فانعدمت الأجسام أو انعدم بعضها لم تغير بذلك قوتك الغريبة ولا قدرتك لأن القدرة قدرة على تحريك الجسم المطلق أولاً، ثم على المعين ثانياً من حيث أنه جسم فلم تكن إضافة القدرة إلى الجسم المعين وصفاً ذاتياً بل إضافة محسنة فدتها يوجب زوال إضافة لا تغيراً في حال القادر. والثاني تغير في الذات وهو أن لا يكون عالماً فيعلم ولا يمكن قادراً فيقدر فهذا تغير. وتغير المعلوم يوجب تغير العلم. فإن حقيقة ذات العلم تدخل فيه الإضافة إلى المعلوم الخاص إذ حقيقة العلم المعين تعلق بذلك المعلوم المعين على ما هو عليه فتعلقه به على وجه آخر علم آخر بالضرورة فتعاقبه يوجب الاختلاف في حال العلم. ولا يمكن أن يقال أن للذات عالماً واحداً فيصير عالماً بالكون بعد كونه عالماً بأنه سيكون ثم هو بصير عالماً بأنه كان بعد أن كان عالماً بأنه كائن، فالعلم واحد مشابه للأحوال وقد تبدل عليه الإضافة لأن الإضافة في العلم حقيقة ذات العلم فبدلها يوجب تبدل ذات العلم فلزم منه التغير وهو محال على الله تعالى .

#### والاعتراض من وجهين :

أحدهما: أن يقال: بم تنكرون على من يقول أن الله تعالى له علم واحد بوجود الكسوف، مثلاً في وقت معين، وذلك العلم قبل وجوده علم بأنه سيكون وهو يعنيه عند الوجود علم بالكون وهو يعنيه بعد الانجلاء، علم بالانقضاء، وأن هذه الاختلافات ترجع إلى إضافات لا توجب تبديلاً في ذات العلم فلا توجب تغيراً في ذات العالم، وأن ذلك ينزل منزلة الإضافة المحسنة فإن الشخص الواحد يكون على يمينك، ثم يرجع إلى قدامك ثم إلى شمالك فتعاقب عليك الإضافات والمتغير ذلك الشخص المستقل وهكذا ينبغي أن يفهم الحال في علم الله تعالى فانا نسلم أنه يعلم الأشياء بعلم واحد في الأزل والأبد، والحال لا تغير وغرضهم نفي التغير وهو متفق عليه وقولهم: من ضرورة إثبات العلم بالكون الآن والانقضاء بعده تغير فليس ب المسلم فمن أين عرفوا ذلك بل لو خلق الله تعالى لنا عالماً يقدوم زيد غداً عند طلوع الشمس وأدام هذا العلم ولم يخلق لنا عالماً آخر ولا غفلة عن هذا العلم، لكننا عند طلوع الشمس عالمين بمجرد العلم السابق يقدومه الآن وبعده بأنه قدم من قبل، وكان ذلك العلم الواحد الباقى كافياً في الإحاطة بهذه الأحوال الثلاث.

فيقي قولهم: إن الإضافة إلى المعلوم المعين داخلة في حقيقته ومهمها اختلفت الإضافة اختلف الشيء الذي الإضافة ذاتية له ومهمها حصل الاختلاف والتعاقب فقد حصل

التغير. فتقول: إن صع هذا فاسلكوا مسلك أخوانكم من الفلاسفة حيث قالوا أنه لا يعلم إلا نفسه وأن علمه بذلك عين ذاته لأنه لو علم الإنسان المطلق والحيوان المطلق والجمال المطلق وهذه مخلفات لا محالة. فالإضافة إليها تختلف لا محالة فلا يصلح العلم الواحد أن يكون علمًا بالمخلفات، لأن المضاف مختلف والإضافة مختلفة مختلفة والإضافة إلى المعلوم ذاتية للعلم فيوجب ذلك تعددًا واختلافًا لا تعددًا فقط مع التمايز، إذ المتماثلات ما يسد بعضها مسد البعض والعلم بالحيوان لا يسد مسد العلم بالجماد ولا العلم بالبياض يسد مسد العلم بالسواد فهما مختلفان. ثم هذه الأنواع والاجناس والعارض الكلية لا نهاية لها، وهي مختلفة فالعلوم المختلفة كيف نظري تحت علم واحد ثم ذلك العلم هو ذات العالم من غير مزيد عليه. وليت شعرى كيف يستجزي العاقل من نفسه بأن يجعل الاتحاد في العلم بالشيء الواحد المنقسم أحوال الشيء إلى الماضي والمستقبل والآن ولا يجعل الاتحاد في العلم المتعلق بجميع الأجناس والأنواع المختلفة. والاختلاف والتباين بين الأجناس والأنواع المتباينة أشد من الاختلاف الواقع بين أحوال الشيء الواحد المنقسم بانقسام الزمان فإذا لم يوجب ذلك تعددًا واختلافًا، فكيف يوجب هذا تعددًا واختلافًا ومهما ثبت بالبرهان أن اختلاف الأزمان دون اختلاف الأجناس والأنواع وأن ذلك لم يوجب التعدد والاختلاف، فهذا أيضًا لا يوجب الاختلاف، وإذا لم يوجب الاختلاف جازت الإحاطة بالكل بعلم واحد دائم في الأزل والأبد، ولا يوجب ذلك تغيرًا في ذات العالم.

قلت: الأصل في هذه المشاغبة تشبيه علم الخالق سحانه بعلم الإنسان، وقياس أحد العلمين على الثاني. وذلك أن إدراك الإنسان للأأشخاص بالحواس وإدراك الموجودات العامة بالعقل، والعلة في الإدراك هو المدرك نفسه، فلا شك في تغير الإدراك بتغير المدركات وفي تعددتها بتنوعها.

وأما جوابه عن ذلك بأنه ممكن أن يكون هنا علم نسبة المعلومات إليه نسبة المضافات التي ليست الإضافة في جوهرها مثل اليمين والشمال في ذي اليمين والشمال شيء لا يعقل من طبيعة العلم الإنساني، فهذه المعاندة سلطانية.

وأما العناد الثاني وهو قوله: إن من قال من الفلاسفة إنه يعلم الكليات، فإنه يلزمهم إنهم إذا أجازوا على علمه تعدد الأنواع فليجيروا تعدد الأأشخاص وتعدد أحوال الشخص الواحد يعنيه فعناد سلطاني. فإن العلم بالأأشخاص هو حسن أو خيال، والعلم بالكليات هو عقل. وتتجدد الأأشخاص أو أحوال الأأشخاص يجب شبيهين: تغير الإدراك وتعدده، وعلم الأنواع والاجناس ليس يجب تغيرًا إذ علمها ثابت وأنهما يتحدون في العلم المحيط بهما، وإنما

يجتماعاً؛ أعني الكلية والجزئية في معنى التعدد.

وأما قوله : إن من يجعل من الفلسفه علمًا واحدًا بسيطًا محيطًا بالأجناس والأنواع من غير أن يكون هنالك تعدد واختلاف يقتضيه اختلاف الأنواع والأجناس وتباعدها بعضها من بعض ، فقد يجب عليه أن يجوز علمًا واحدًا يحيط بالأشخاص المختلفة وأحوال الشخص الواحد المختلفة فهو بمنزلة من قال أنه إن وجد عقل يحيط بالأنواع والأجناس وهو واحد فقد يجب أن يوجد جنس واحد بسيط يحيط بالأشخاص المختلفة وهو قول سفسطاني ، لأن اسم العلم مقول عليهما باشتراك الأسم .

وقوله : إن تعدد الأنواع والأجناس يجب التعدد في العلم صحيح ، ولذلك المحققون من الفلسفه لا يصفون علمه سبحانه بالموجودات لا بكلوي ولا بجزئي . وذلك أن العلم الذي هذه الأمور لازمه له هو عقل منفعل ومعلم . والعقل الأول هو فعل ماض وعلة ، فلا يقاس علمه على العلم الإنساني . فمن جهة ما لا يعقل غيره من حيث هو غير هو ، علم غير منفعل ، ومن جهة ما يعقل الغير من حيث هو ذاته هو علم فاعل .

وتلخيص مذهبهم أنهم لما وقفوا بالبراهين على أنه لا يعقل إلا ذاته ، فذاته عقل ضرورة . ولما كان العقل بما هو عقل إنما يتعلق بالموجود لا بالمدوم ، وقد قام البرهان على أنه لا موجود إلا هذه الموجودات التي تتعلقها نحن فلا بد أن يتعلق عقله بها إذ كان لا يمكن أن يتعلق بالعدم ولا هنا صرف آخر من الموجودات يتعلق بها . وإذا وجب أن يتعلق بهذه الموجودات فاما أن يتعلق بها على نحو تعلق علمتنا بها ، وأما أن يتعلق بها على وجه أشرف من جهة تعلق علمتنا بها . وتعلق علمه بها على نحو تعلق علمتنا بها مستحيل ، فوجب أن يكون تعلق علمه بها على نحو أشرف . وجود أتم لها من الوجود الذي تعلق علمتنا بها . لأن العلم الصادق هو الذي يطابق الموجود فإن كان علمه أشرف من علمتنا فعلم الله يتعلق من الموجود بجهة أشرف من الجهة التي يتعلق علمتنا به . فللموجود إذا وجودان : وجود أشرف وجود أحسن ، والوجود الأشرف هو علة الأحسن ، وهذا هو معنى قول القدماء أن الباري سبحانه هو الموجودات كلها ، وهو المنعم بها ، والفاعل لها ولذلك قال رؤساء الصوفية : لا هو إلا هو . ولكن هذا كله هو من علم الراسخين في العلم ولا يجب أن يكتب هذا ولا أن يكلف

الناس اعتقاد هذا. ولذلك ليس هو من التعليم الشرعي، ومن أثبته في غير موضعه فقد ظلم، كما أن من كتمه عن أهله فقد ظلم. فلما أن الشيء الواحد له آطوار من الوجود فذلك معلوم من النفس.

الاعتراض الثاني: قال أبو حامد: هو أن يقال: وما المانع على أصلكم من أن يعلم هذه الأمور الجزئية، وإن كان يتغير؟ وهلا اعتقدتم أن هذا النوع من التغير لا يستحيل عليه كما ذهب جهم من المعترضة إلى أن علومه بالحوادث حادة وكما اعتقد الكرامية من عند آخرهم أنه محل العوادث ولم ينكر جماهير أهل الحق عليهم إلا من حيث أن المتغير لا يخلو عن التغير، وما لا يخلو عن التغير والحوادث فهو حادث، وليس بقديم، وأما أنت فمذهبكم أن العالم قديم وأنه لا يخلو عن التغير فإذا عقلتم قديماً متغيراً فلا مانع لكم من هذا الاعتقاد.

فإن قيل: إنما أحالنا ذلك لأن العلم الحادث في ذاته لا يخلو أبداً من يحدث من جهة أو من جهة غيره، وباطل أن يحدث منه، فإنما بينما أن القديم لا يصدر منه حادث ولا يصير فاعلاً بعد أن لم يكن فاعلاً فإنه يوجب تغيراً وقد قررناه في مسألة حدوث العالم وإن حصل ذلك في ذاته من جهة غيره فكيف يكون غيره مؤثراً فيه ومغيراً له حتى تغير أحواله على سبيل السخر والاضطرار من جهة غيره؟

قلنا: كل واحد من القسمين غير محال على أصلكم.

أما قولكم: إنه يستحيل أن يصدر من القديم حادث فقد أبطلنا في تلك المسألة كيف وعندكم يستحيل أن يصدر من القديم حادث هو أول الحوادث فشرط استحالتكم كونه أولاً وإن فهذه الحوادث ليست لها أسباب حادة إلى غير نهاية، بل تنتهي بواسطة الحركة الدورية إلى شيء قديم هو نفس الفلك وحياته، فالنفس الفلكلية قديمة والحركة الدورية تحدث منها وكل جزء من الحركة يحدث وينقضى وما بعده متجلداً لا محالة، فإذا الحوادث صادرة من القديم عندكم ولكن إذا تشابه أحوال القديم تشابه فيضان الحوادث منه على الدوام، كما يتشابه أحوال الحركة لذا إن كانت تصدر من قديم متشابه الأحوال. فاستبان أن كل فريق منهم معترض بأنه يجوز صدور حادث من قديم إذا كانت تصدر على التناوب والدوام فلتكن العلوم الحادثة من هذا القبيل.

واما القسم الثاني: وهو صدور هذا العلم فيه من غيره فنقول: ولم يستحيل ذلك عندكم. وليس فيه إلا ثلاثة أمور؟

أحدها: التغير وقد بينما لزومه على أصلكم.

والثاني: كون الغير سبباً لتغير الغير وهو غير محال عندكم فليكن حدوث الشيء سبباً لحدوث العلم به، كما أنكم تقولون: تمثل الشخص المتلون بإزاء الحدقة البصرية سبباً لانطباع مثال الشخص في الطبقة الجلدية من الحدقة عند توسط الهواء المشف بين الحدقة

والمبصر، فإذا جاز أن يكون جماد سبباً لانطباع الصورة في الحدقة وهو معنى الأ بصار، فلم يستحيل أن يكون حدوث الحوادث سبباً لحصول علم الأول بها فإن القوة الباصرة، كما أنها مستعدة للإدراك ويكون حصول الشخص المتنلون مع ارتفاع الحواجز سبباً لحصول الإدراك، فليكن ذات المبدأ الأول عندكم مستعداً لقبول العلم ويخرج من القوة إلى الفعل بوجود ذلك الحادث، فإن كان فيه تغير القديم فالقديم المتغير عندكم غير مستحيل وإن زعمتم أن ذلك يستحيل في واجب الوجود، فليس لكم على إثبات واجب الوجود دليل إلا قطع سلسلة المطل والمعلمولات كما سبق وقد بينا أن قطع السلسل ممكن بقديم متغير.

والأمر الثالث: الذي يتضمنه هذا هو كون القديم متغيراً بغيره وإن ذلك يشبه التسخر واستيلاء الغير عليه، فيقال: ولم يستحيل عندكم هذا وهو أن يكون هو سبباً لحدوث الحوادث بوسائل ثم يكون حدوث الحوادث سبباً لحدوث العلم له بها، فكانه هو السبب في تحصيل العلم لنفسه ولكن بالوسائل. وقولكم: إن ذلك يشبه التسخر فليكن كذلك فإنه لائق بأصولكم إذ زعمتم أن ما يصدر من الله تعالى يصدر على سهل اللزوم والطبع ولا قدرة له على أن لا يفعل، وهذا أيضاً يشبه نوعاً من التسخر ويشير إلى أنه كالمضطر في ما يصدر منه.

فإن قيل: إن ذلك ليس باضطرار لأن كماله في أن يكون مصدراً لجميع الأشياء.

فهذا ليس بتسخر، فإن كماله في أن يعلم جميع الأشياء ولو قلنا حصل لنا علم مقارن لكل حادث لكن ذلك كمالاً لنا لا نقصاناً وتسخراً، فليكن كذلك في حقه، والله أعلم.

قلت حاصل هذه المعاندة الأولى للفلسفه وهي معاندة بحسب أقوالهم لا بحسب الأمر في نفسه هو أن يقال لهم: من أصولكم أن ه هنا قد يبدأ تحله الحوادث وهو الفلك فمن أين انكرتم أن يكون القديم الأول محلأً للحوادث؟ والأشعرية إنما انكرت ذلك من قبل أن كل ما تحله الحوادث عندهم فهو محدث. وهذه معاندة جدلية، فإن الحوادث منها ما لا تحل القديم وهي الحوادث التي تغير جوهر الم محل الحادثة فيه، ومنها ما تحله وهي الحوادث التي لا تغير جوهر العامل لها كالحركة في المكان للجسم المتحرك وكالأشفاف والإضاءة والقديم أيضاً منه ما لا تحله حركة أصلاً ولا تجددات أصلاً، وهو ما ليس بجسم، ومنه ما تحله بعض الحركات وهو القديم الذي هو جسم كالأجرام السماوية، وإذا كان هذا التفصيل تدعيم الفلسفه بهذه المعاندة هي معاندة باطلة، لأن الكلام إنما هو في القديم الذي ليس بجسم.

ولما أتي بهذه المعاندة للفلسفه أتي بجواب الفلسفه في ذلك وحاصله: إنهم إنما منعوا أن يوجد له علم حادث من قبل أن العلم الحادث فيه لا يخلو أن

يكون: من ذاته، أو من غيره، فإن كان من ذاته فقد صدر عن القديم حادث، ومن أصولهم أنه لا يصدر عن القديم حادث.

فهو يعاندهم في قولهم: إنه لا يصدر عن القديم حادث بوضعهم الفلك قديماً ووضعهم أن الحوادث تصدر عنه. وإنصالهم عن هذا هو أن الحادث ليس يمكن أن يصدر عندهم عن قديم مطلق، وإنما يمكن أن يصدر عن قديم بجوهره ومحدث في حركاته وهو الجرم السماوي. ولذلك صار عندهم كالمتوسط بالحقيقة بين القديم المطلق والمحدث المطلق، وذلك أنه من جهة هو قديم، ومن جهة هو حادث، وهذا المتوسط هي الحركة الدورية السماوية عندهم، فإنها عندهم قديمة بال النوع حادثة بالأجزاء، فمن جهة ما هي قديمة صدرت عن قديم، ومن جهة أجزائها الحادثة تصدر عنها حوادث لا نهاية لها. وإنما من الفلاسفة وجود الحوادث في الأول لأنه ليس بجسم والحوادث لا توجد إلا في جسم، لأن القبول لا يوجد عندهم إلا في جسم والمتبuri عن المادة لا يقبل.

وحاصل معاندته القسم الثاني من قياسهم وهو: إن العلة الأولى لا تكون معلولة، أنه يجوز أن يكون علمه شيئاً بعلم الإنسان؛ أعني أن تكون المعلومات هي سبب علمه وحذوتها هو سبب حدوث علمه بها، مثل ما أن المبصرات هي علة إدراك البصر، والمعقولات علة إدراك العقل، حتى يكون على هذا فعله الموجودات وخلقه لها هو علة إدراكتها لا علة خلقها علمه. وهذا مستحب عند الفلاسفة أن يكون علمه على قياس علمنا، لأن علمنا معلوم للموجودات وعلمه علة لها. ولا يصح أن يكون العلم القديم على صورة العلم الحادث، ومن اعتقاد هذا فقد جعل الإله إنساناً أزلياً والإنسان إليها كائناً فاسداً. وبالجملة فقد تقدم أن الأمر في علم الأول مقابل الأمر في علم الإنسان؛ أعني أن علمه هو الفاعل للموجودات لا الموجودات فاعلة لعلمه.

## المسألة الرابعة عشر

### في تعجيزهم عن إقامة الدليل

### على أن السماء حيوان مطیع لله تبارك وتعالى بالحركة الدورية

قال أبو حامد: وقد قالوا: إن السماء حيوان وأن لها نفساً تنبتها إلى بدن السماء كتبة نفوسنا إلى أجسادنا. وكما أن أجسادنا تتحرك بالإرادة نحو أغراضها بتحريك النفس فكذا السموات. وإن غرض السموات بحركتها الذاتية عبادة رب العالمين على وجه سذركه.

قال: ومنذهبهم في هذه المسألة مما لا يمكن إنكاره ولا ندعى استحالته فإن الله تعالى قادر على أن يخلق الحياة في كل جسم فلا يكفي أن يكونه حيّا، ولا كونه مستديراً، فإن الشكل المخصوص ليس شرطاً للحياة إذ الحيوانات مع اختلاف أشكالها مشتركة في قبول الحياة. ولكننا ندعى عجزهم عن معرفة ذلك بدليل العقل وأن هذا إن كان صحيحاً فلا يطلع عليه إلا الأنبياء عليهم السلام بإلهم من الله تعالى أو وهي. وقياس العقل ليس يدل عليه، نعم لا يبعد أن يتعرف مثل ذلك بدليل أن وجد الدليل وساعد ولكننا نقول ما أوردوه دليلاً لا يصلح إلا لإفادته ظن فاما أن يفيد قطعاً فلا.

وخيالهم إن قالوا: السماء متحركة وهذه مقدمة حية. وكل جسم متحرك فله محرك. وهذه مقدمة عقلية إذ لو كان الجسم يتحرك لكونه جسمًا لكن كل جسم متحركاً. وكل محرك: فاما أن يكون مبنعاً عن ذات المتحرك كالطبيعة في حركة الحجر إلى أسفل، والإرادة في حركة الحيوان مع القدرة، وإما أن يكون المحرك خارجاً ولكن يتحرك على طريق القسر كدفع الحجر إلى فوق. وكل ما يتحرك بمعنى في ذاته فاما أن لا يشعر بذلك الشيء بالحركة ونحن نسميه طبيعة كحركة الحجر إلى أسفل، وإما أن يشعر ونحن نسميه إرادة ونفسانياً. فصارت الحركة بهذه التقييمات الحاصرة الذائرة بين النفي والإثبات: إما قسرية، وإما طبيعية، وإما إرادية، وإذا بطل قسمان تعيين الثالث. ولا يمكن أن يكون قسرياً لأن المحرك القادر إما جسم آخر يتحرك بالإرادة أو بالقسر وينتهي لا محالة إلى إرادة، ومهما ثبت في أجسام السموات متحرك بالإرادة فقد حصل الغرض، فاي فائدة في وضع حركات قسرية وبالآخرة لا بد من الرجوع إلى الإرادة. وإنما أن يقال أنه يتحرك بالقسر والله هو

المحرك بغير واسطة وهو محال لأن لو تحرك به من حيث أنه جسم وأنه خالقه للزم أن يتحرك كل جسم ، فلا بد وأن تختص الحركة بصفة بها يتميز عن غيره من الأجسام وتلك الصفة هي المحرك القريب : أما بالإرادة، أو الطبع ، ولا يمكن أن يقال : إن الله تعالى يحركه بالإرادة لأن إرادته تناسب الأجسام نسبة واحدة فلم استعد هذا الجسم على الخصوص لأن يراد تحريكه دون غيره ، ولا يمكن أن يكون ذلك جزافاً ، فإن ذلك محال كما سبق في مسألة حدوث العالم ، وإذا ثبت أن هذا الجسم ينبغي أن يكون فيه صفة هو بمبدأ الحركة بطل القسم الأول وهو تقدير الحركة القسرية . فيفي أن يقال هي طبيعية وهو غير ممكن ، لأن الطبيعة بمجردها فقط لا تكون سبباً للحركة لأن معنى الحركة هرب من مكان وطلب لمكان آخر فالمكان الذي فيه الجسم إن كان ملائماً له فلا يتحرك عنه ، ولهذا لا يتحرك زق مملوء من الهواء على وجه الماء وإذا غمس في الماء تحرك إلى وجه الماء ، فإنه وجد المكان الملائم فسكن والطبيعة قائمة ولكن إن نقل إلى مكان لا يلائمه هرب منه إلى الملايم ، كما هرب من وسط الماء إلى حيز الهواء . والحركة الدورية لا يتصور أن تكون له طبيعة لأن كل وضع وأين يفرض الهرب منه فهو عائد إليه . والمهروب عنه بالطبع لا يكون مطلقاً بالطبع ولذلك لا ينصرف زق الهواء إلى باطن الماء ولا الحجر ينصرف بعد الاستقرار على الأرض فيفر إلى الهواء . فلم يبق إلا القسم الثالث وهي الحركة الإرادية .

قلت : أما ما وضع في هذا القول من أن كل متحرك إما أن يتحرك من ذاته ، وأما أن يتحرك عن جسم من خارج ، وأن هذا هو الذي يسمى قسراً فمعروف بنفسه . وأما أن كل ما يتحرك من ذاته فليس المحرك فيه غير المتحرك ، فشيء ليس معروفاً بنفسه وإنما هو مشهور . والفلاسفة يتكلفون البرهان على أن كل متحرك يتحرك من ذاته فله محرك موجود فيه هو غير المتحرك باستعمالهم مقدمات أخرى معروفة بنفسها ، ومقدمات هي نتائج براهين آخر ، وهو أمر يوقف عليه من كتبهم .

وكذلك ليس معروفاً بنفسه أن كل متحرك يتحرك عن محرك من خارج فإنه ينتهي إلى متحرك من تلقائه . فهذه التي وضعت هنا على أنها مقدمات معروفة بنفسها فيها النوعان جميئاً ، أعني أن منها : ما هي نتائج ، ومنها ما هي معروفة بنفسها . وأما أن المتحرك من ذاته لا من جسم من خارج هو متحرك إما من جوهره وطبيعته ، وإما من مبدأ فيه ، وأنه ليس يمكن فيه أن يتحرك عن شيء لا يحس ، ولا يلمس ، مقارن له من خارج كأنك قلت : ما ليس بجسم فإنه معروف بنفسه . وقد رام في هذا القول تكليف بيان ، وهو أنه لو كان الأمر كذلك لم تكن الحركة إلى فوق أولى بالنار منها بالأرض ، والأمر في ذلك معروف بنفسه . وأما أنه لا يتحرك بجوهره وطبيعته فهو بين في الأشياء التي تحرك حيناً وتسكن حيناً ،

لأن الذي بالطبع ليس له أن يفعل الضدين، وأما في الأشياء التي نحس أنها تتحرك دائمًا فإنه يحتاج إلى برهان. وأما ما وضع أيضًا في هذا القول من أن المتحرك من ذاته فهو متحرك عن مبدأ فيه:

إما عن مبدأ يسمى طبيعة، وإما عن مبدأ يسمى نفساً اختياراً، فصحيح إذا تبين أنه ليس هنا شيء متحرك من ذاته.

واما ما وضع فيه من أن المبدأ الذي يسمى طبيعة فإنه ليس يتحرك من ذاته في المكان إلا إذا كان في مكان غير ملائم له، فإنه يتحرك إلى المكان الملائم له ويسكن فيه فحق.

واما ما وضع أيضًا فيه من أن المتحرك دوراً ليس له مكان غير ملائم وملائم يتقلل من أحدهما إلى الثاني، لا لكله ولا لأجزائه فقريب من البين بنفسه، وتقرير ذلك قريب وقد ذكر في هذا القول طرف من تقريره وتبيّنه ولذلك يجب ألا يكون متحركاً بالطبع. إذا فهمنا من الطبع هذا المعنى الذي تقرر وجوده. وكذلك ما وضع فيه أنه إذا لم يكن متحركاً بالطبع فهو متحرك عن نفس أو قوة تشبه النفس، فإنه يظهر أن النفس في الأجرام السماوية ليس يقال اسم النفس عليها إلا باشتراك، وأكثر ما تطلق الحكماء اسم الطبيعة على كل قوة تفعل فعلًا عقليًا أي جاريًا مجرى الترتيب والنظام الذي في الأشياء العقلية، لكن نزهووا السماء عن مثل هذه القوة لكونها عندهم هي التي تعطي هذه القوة المدببة في جميع الموجودات.

فهذا القول الذي حكاه هنا عن القدماء هو جدلية من جهة أنه أخذ فيه كثيراً ما هو نتيجة برهان على أنه معروف بنفسه، ومن جهة أنه أخذ فيه مقابلًا ما ليس بمقابل، وهو جدلية من جهة أن مقدماته محمودة مشهورة، وهذه الطريقة في بيان أن الجرم السماوي جرم متفسس هي طريقة ابن سينا. وأما القدماء فإن لهم في هذا المعنى طريقاً هي أوثق من هذه وأبين.

الاعتراض: قال أبو حاسد: هو أن تقول: نحن نقرن ثلاثة احتمالات سوى مذهبكم.

الأول: أن نقدر حرقة السماء قهراً لجسم آخر مرید لحركتها يديرها على الدوام وذلك الجسم المحرك لا يكون كرة، ولا يكون محاطاً فلا يكون سماء، فيبطل قولهم أن حرقة

السماء إرادية، وأن السماء حيوان، وهذا الذي ذكرناه ممكن وليس في دفعه إلا مجرد الاستبعاد.

قلت: هذا باطل لأنه تبين عندهم أنه ليس خارج السماء جسم آخر، ولا يمكن أن يكون داخل السماء وهذا الجسم إن حرك فلا بد أن يتحرك ويعود السؤال.

قال أبو حامد: والثاني: هو أن يقال الحركة قسرية ومبدأها إرادة الله تعالى فإنما نقول: حركة الجسم إلى أسفل أيضًا قسرية تحدث بخلق الله الحركة فيه، وكذا القول في سائر حركات الأجسام التي ليست حيوانية. فيقي أستبعادهم أن الإرادة لم اختصت به وسائل الأجسام تشاركها في الجسمية؟ فقد بينا أن الإرادة القديمة من شأنها تخصيص الشيء عن مثله وأنهم مضطرون إلى إثبات صفة هذا شأنها في تعين جهة الحركة الدورية وفي تعين موضع القطب والقطبة فلا نعиде. والقول الوجيز أن ما استبعدوه في اختصاص الجسم يتعلّق الإرادة به من غير تمييز بصفة ينقلب عليهم في تمييز بذلك الصفة، فإنما نقول ولم تميّز جسم السماء بذلك الصفة التي بها فارق غيره من الأجسام وسائل الأجسام أيضًا أجسام فلم حصل فيه ما لم يحصل في غيره؟ فإن علل ذلك بصفة أخرى توجه السؤال في الصفة الأخرى، وهكذا يتسلّل إلى غير نهاية فيضطرون بالآخرة إلى التحكم في الإرادة وإن في المبادئ ما يميز الشيء عن مثله فيخصوصه بصفة عن أمثاله.

قلت: أما أن الحجر يتحرك إلى أسفل بصفة في مخلوقة والنار إلى فوق والصفتان متضادتان فامر معروف بنفسه والمكابرة في ذلك قحة وأكبر من ذلك أن يقال: إن الإرادة الأزلية تحدث الحركة فيها دائمًا من غير فعل يفعله المريد فيه وإن ذلك ليس مغروزاً في طبيعته وإنها تسمى قسراً، لأنه لو كان كذلك لم يكن للأشياء طبيعة أصلًا ولا حقيقة ولا حد لأنه من المعروف بنفسه أنه إنما اختلفت طبائع الأشياء وحدودها من قبل اختلاف أفعالها، كما هو من المعروف بنفسه أن كل حركة قسرية لجسم فإنما تكون عن جسم من خارج فلا معنى لهذا القول.

وأما قوله: إن وضع فعل الموجود الصادر عنه يقتضي صفة خاصة أن السؤال يبقى في تلك الصفة وهو لم اختصت بذلك الموجود دون ما هو من جنسه مثال ذلك: إن الأرض والنار يشتراكان في الجسمية فالقاتل: إنما افترقا بصفة زائدة على الجسمية يلزمه أن يقال: ولم اختصت صفة النار بالنار وصفة الأرض بالأرض، ولم لم يكن الأمر على القلب؟ فإن هذا من قول من لا يضع

للصفات أنفسها موضوعاً خاصاً. بل يجوز وضع كل صفة في كل موصوف وقائل هذا أيضاً هو ناف للحد وناف لاختلاف الموضوعات واحتياصها بصفات خاصة هو السبب الأول في اختصاص الموجودات بصفات خاصة، وهذا الوضع هو من أصول الأشعرية التي رامت به أبطال الحكمة الشرعية والعقلية وبالجملة العقل.

قال أبو حامد: والثالث: هو أن يسلم أن السماء اختصت بصفة تلك الصفة مبدأ الحركة كما اعتقادوه في هوي الحجر إلى أسفل، إلا أنه لا تنشر به كالحجر. وقولهم: إن المطلوب بالطبع لا يكون مهروياً عنه بالطبع فتلييس لأنه ليس ثم مقاصلة بالعدد عندهم، بل الجسم واحد والحركة الدورية واحدة فلا للجسم جزء بالفعل ولا للحركة جزء بالفعل، وإنما يتجزى بالوهم فليست تلك الحركة لطلب المكان ولا للهرب من المكان فيمكن أن يخلق جسم وفي ذاته معنى يقتضي حركة دورية وتكون الحركة نفسها مقتضي ذلك المعنى لا أن مقتضي ذلك المعنى طلب المكان، ثم تكون الحركة للوصول إليه. وقولكم: إن كل حركة فهي لطلب مكان أو هرب منه إذا كان ضرورياً فكانكم جعلتم طلب المكان مقتضي الطبيع وجعلتم الحركة غير مقصودة في نفسها، بل وسيلة إليه ونحن نقول: لا يبعد أن تكون الحركة نفس المقتضي لا طلب مكان فما الذي يجعل ذلك.

فاستان أن ما ذكروه إن ظن أنه أغلب من احتمال آخر، فلا ينبغي قطعاً انتفاء غيره، فالحكم بالقطع على النساء أنه حيوان تحكم محض لا مستند له.

فَلَتْ: أَمَا قُولُهُمْ أَنَّ هَذِهِ الْحَرْكَةِ لَيْسَ هِيَ قُوَّةٌ طَبِيعِيَّةٌ تُشَبِّهُ الْقُوَّةَ الطَّبِيعِيَّةِ الَّتِي فِي الْأَرْضِ وَالنَّارِ حَقٌّ، وَذَلِكَ بَيْنَ مَا قَالُوا مِنْ أَنَّ هَذِهِ الْقُوَّةَ تُشَاقِقُ الْمَكَانَ الْمَلَائِمَ لِلْجَسْمِ الَّذِي يَجُودُ بِهَذِهِ الْقُوَّةِ وَالْجَسْمِ السَّماوِيِّ إِذَا جَمِيعَ الْمَكَانَ لَهُ مَلَائِمٌ فَلَيْسَ يَتَحَرَّكُ بِمِثْلِ هَذِهِ الْقُوَّةِ، وَلَذِلِكَ سُمِّيَّ هَذِهِ الْقُوَّةُ الْحَكَمَاءُ لَا ثُبُولَةً وَلَا خَفْيَةً، وَأَمَا أَنَّ هَذِهِ الْقُوَّةَ هِيَ يَادِرَاكُ أَوْ بَغْرِيْرِ إِدْرَاكٍ وَإِنْ كَانَ يَادِرَاكُ فَبَأْيٌ نَحْوَ مِنَ الإِدْرَاكِ فَيُبَيِّنُ مِنْ غَيْرِ هَذَا.

وتلخيص هذا هو أن نقول: أما التقدير الأول وهو أن يفرض أن المحرك للسماء جسم آخر غير سماوي فين السقوط بنفسه أو قريب من البين بنفسه. وذلك أن هذا الجسم ليس يمكن فيه أن يحرك الجسم السماوي دورا إلا وهو متـلك من تلقائه كأنك قلت إنسان أو ملك يديرها من المشرق إلى المغرب. وإن كان ذلك كذلك لكان هذا الجسم المتنفس إما خارج العالم وإما داخله، ومحال أن يكون خارجه، لأنه ليس خارج العالم مكان ولا خلاء على ما تبيـن في

مواضع كثيرة، وينتاج أيضاً ذلك الجسم عندما يحرك أن يثبت على جسم له ساكن، وذلك الجسم الساكن على جسم آخر، ويمر الأمر إلى غير نهاية. ومعال أيضاً أن يكون داخل العالم لأن لو كان لأدرك بالحس إذ كل جسم داخل العالم محسوس وكان يحتاج أيضاً إلى جسم آخر يحملها سوى الذي يديرها أو يكون الذي يديرها هو الذي يحملها، ولكن الحامل محتاجاً إلى حامل، وكان يجب أن يكون عدد الأجسام المتنفسة المحركة بعدد حركات الأجرام السماوية، وكان يسأل أيضاً في هذه الأجسام هل هي مركبة من الأسطقفات الأربع فتكون كائنة فاسدة أو تكون بسيطة، وإن كانت بسيطة فما طبيعتها؟ وهذا كله مستحيل وبخاصة عند من وقف على طبائع الأجسام البسيطة وعرف عددها وعرف أنواع الأجسام المركبات منها، فالاشتغال بهذا هنا لا معنى له وقد تبرهن في غير ما موضع أن هذه الحركة ليس قسراً إذ كانت مبدأ جميع الحركات وبواسطتها تفيس الحياة على حياة الموجودات فضلاً عن الحركات.

وأما التقدير الثاني: وهو أن يكون الله عزوجل يحركها من غير أن يخلق فيها قوة بها تتحرك، فهو أيضاً قول شنيع بعيد جداً مما يعقله الإنسان، وهو شبه بمن يقول: إن الله هو الملابس لجميع ما هناء، والمحرك له وما يدرك من الأسباب والمسبيات باطل ويكون الإنسان إنساناً، لا بصفة خلقها الله فيه، وكذلك سائر الموجودات، وإبطال هذا هو إبطال المعقولات لأن العقل إنما يدرك الأشياء من جهة أسبابها وهو قول شبيه بقول من كان يقول من القدماء: إن الله موجود في كل شيء، وهم الرواقيون وستكلم مع هؤلاء في الموضع الذي نذكر فيه إبطال الأسباب والمسبيات. وأما العناد الثالث فهو يجري مجرى الطبيع وهو أن يضع أن حركة السماء من قوة فيها طبيعية وصفة ذاتية لا عن نفس وأن برهانهم على نفي ذلك باطل من قبل أنهم بنوا برهانهم على أن حركة السماء لو كانت طبيعية لكان المكان المطلوب بحركتها الطبيعية هو بعينه المهروب عنه، لأن كل جزء من السماء يتحرك إلى المواقع التي تحرك منها من قبل أن حركتها دوراً. والحركة الطبيعية المكان الذي يهرب منه بالحركة، هو غير المطلوب لأن الذي يتحرك منه هو العرضي والذي يتحرك إليه هو الطبيعي الذي يسكن فيه، وهو وضع باطل من قبل أنهم وضعوا لأجزاء السماء حركات كثيرة لمتحركين كثيرين، وذلك بحسب أصولهم لأنهم يقولون: إن الحركة الدورية واحدة، وأن

الجسم المتحرك بها واحد. فحركة الدور ليس يطلب بها المتحرك مكاناً فيمكن أن يكون خلقٌ فيه معنى يطلب به المتحرك الحركة نفسها، ويكون ذلك المعنى طبيعية لا نفساً. والافتراض عن هذا أن قولهم: هذا إنما هو لمن زعم أن تبديل الكواكب مكانها هو عن حركة طبيعية شبيهة بتبديل المتحركات بالطبع مكانها، ووضعهم الحقيقي هو أن الحركة الدورية ليس يطلب المتحرك بها مكاناً، وإنما يطلب نفس الحركة الدورية وأن ما هذا شأنه فالمحرك له نفس ضرورة لا طبيعية. لأن الحركة ليس لها وجود إلا في العقل، إذ كان ليس يوجد خارج النفس إلا المتحرك فقط، وفيه جزء من الحركة غير متقرر الوجود، فالذى يتتحرك إلى الحركة بما هي حركة هو متلوك لها ضرورة، والذي يتلوك الحركة فهو متتصور لها ضرورة. وهذا أحد المفاسد التي يظهر منها أن الأجرام السماوية هي ذوات عقول وشوق، وقد يظهر ذلك أيضاً من مفاسد شتى: أحدها أن المتحرك الواحد من الأجسام الكروية نجده يتتحرك الحركتين المتضادتين معاً؛ أعني الغريبة والشقيقة. وذلك شيء لا يمكن عن الطبيعة. فإن المتحرك بالطبيعة إنما يتتحرك حركة واحدة فقط.

وقد تقدم القول في الأشياء التي حركت القوم إلى أن يعتقدوا أن السماء ذات عقل وأبينها أنه لما تبين عندهم أن المحرك لها هو عقل بريء من المادة لزم أن لا يحرك إلا من جهة ما هو معقول ومتتصور وإذا كان ذلك كذلك فالمحرك عنه عاقل ومتتصور ضرورة، وقد يظهر ذلك أيضاً من أن حركتها شرط في وجود ما هبنا من الموجودات أو حفظها وليس يمكن أن يكون ذلك عن الإنفاق وهذه الأشياء لا تبين في هذا الموضع إلا بياناً ذاتياً ومقنعاً.

## المسألة الخامسة عشر

في إبطال

### ما ذكروه من الفرض المحرّك للسماء

وقد قالوا: إن السماء حيوان مطهّي له تعالى بحركته ومتقرب إليه لأن كل حركة بالإرادة فهي لغرض أن يصور الفعل والحركة من حيوان إلا إذا كان القول أولى به من الترك، وإنما قلوا مستوى الفعل والترك لما تصور الفعل. ثم التقرب إلى الله تعالى ليس معناه طلب الرضا والحدّر من السخط فإن الله تعالى يتقدّس عن السخط والرضا، وإن أطلق أحد هذه الألفاظ فعلى سبيل المجاز ويكتن بها عن إرادة العقاب وإرادة الثواب، ولا يجوز أن يكون التقرب يطلب القرب منه في المكان، فإنه محال فلا يبقى إلا طلب القرب في الصفات فإن الوجود الأكمل وجوده وكل وجود، بالإضافة إلى وجوده ناقص وللنظام درجات وتغايرات فالملك أقرب إليه صفة لا مكاناً وهو المراد بالملائكة المقربين، أي الجوامِر العقلية التي لا تتغير ولا تستحيل ولا تختفي وتعلم الأشياء على ما هي عليه، والإنسان كلما ازداد قريباً من الملك في الصفات ازداد قريباً من الله تعالى، ومتىهى طبيعة الأدميين التشبّه بالملائكة. وإذا ثبت أن هذا معنى التقرب إلى الله، وأنه يرجع إلى طلب القرب منه في الصفات، وذلك للأدّمي بأن يعلم حقائق الأشياء، وبأن يقي بقاء مؤيداً على أكمل أحواله الممكّن له فإن البقاء على الكمال الأقصى هو الله تعالى والملائكة المقربون كل ما يمكن لهم من الكمال فهو حاضر معهم في الوجود إذ ليس فيهم شيءٌ بالقوة حتى يخرج إلى الفعل، فإذا كمالهم في الغاية الفضلى بالإضافة إلى ما سوى الله والملائكة السماوية هي عبارة عن النعوس المحرّكة للسموات وفيها ما بالقوة وكما لا منها منقسمة إلى ما هو بالفعل كالشكل الكروي والهيئة، وذلك حاضر إلى ما هو بالقوة، وهو الهيئة في الرفع والأarin وما من وضع معين إلا وهو ممكّن له ولكن ليس له سائر الأوضاع بالفعل فإن الجمع بين جميعها غير ممكّن فلما لم يمكنها استيفاء آحاد الأوضاع على الدوام قصد استيفاءها بال النوع فلا يزال يطلب وضعها بعد وضع وأيّنا بعد أين ولا ينقطع فقط هذا الإمكان فلا تنقطع هذه الحركات وإنما قصده التشبّه بالمبدأ الأول في نيل الكمال الأقصى على حسب الإمكانيّة في حقه، وهو معنى طاعة الملائكة السماوية له تعالى.

وقد حصل لها التشبه من وجهين:

أحدهما: استيفاء كل وضع معنken له بالنزاع وهو المقصود بالقصد الأول.

والثاني: ما يترتب على حركته من اختلاف النسب في الثلث والتربع والمقارنة والمقابلة، واختلاف الطوالع بالنسبة إلى الأرض، فيقيض منه الخير على ما تحت فلك القمر وتحصل منه هذه الحوادث كلها، فهذا وجه استكمال النفس السماوية وكل نفسٍ عاقلة فمتشوقة إلى استكمال بذاتها.

قلت: ما حكاه عن الفلاسفة فهو مذهبهم، أو لازم عن مذهبهم، أو يمكن أن ينزل القول فيه على مذهبهم، إلا ما حكاه من أن السماء تطلب بحركتها الأوضاع الجزئية التي لا تنتهي . فإن ما لا نهاية له غير مطلوب إذ كان غير موصول إليه ولم يقله أحد إلا ابن سينا . ومعاندة أبي حامد لهذا القول كافية فيما سيأتي بعد.

والذي تقصد السماء عند القوم إنما هي الحركة نفسها بما هي حركة، وذلك أن كمال الحي بما هو حي هي الحركة، وإنما لحق السكون منها الحيوان الكائن الفاسد بالعرض؛ أعني من قبل ضرورة الهيولي ، وذلك أن التعب والكلال إنما يدخل على هذا الحيوان من قبل أنه هيولي . وأما الحيوان الذي لا يلحقه تعب ولا نصب فواجب أن تكون حياته كلها وكماله في الحركة، وتشبهه بخلافه هو إفادته الحياة لما هبنا بالحركة.

وليست هذه الحركة عند القوم من أجل ما هبنا على القصد الأول؛ أعني بالقصد الأول أن يكون الجرم السماوي إنما خلق من أجل ما هبنا، فإن الحركة هو فعله الخاص الذي من أجله وجد. فلو كانت هذه من أجل ما هبنا على القصد الأول لكان الجرم السماوي إنما خلق من أجل ما هبنا، ومحال عندهم أن يخلق الأفضل من أجل الأنفس، لكن عن الأفضل ولا بد يلزم وجود الأنفس، كالرئيس مع المرؤس الذي كماله في غير الرئاسة وإنما الرئاسة ظل كماله . وكذلك العناية بما هبنا هي شبيهة بعناية الرئيس بالمرؤسين الذين لا نجاة لهم ولا وجود إلا بالرئيس ، وبخاصة الرئيس الذي ليس يحتاج في وجوده الأتم الأفضل إلى الرئاسة فضلاً عن وجوده.

الاعتراض: قال أبو حامد: وبالاعتراض على هذا هو أن في مقدمات هذا الكلام ما يمكن النزاع فيه، ولكننا لا نطول به ونعود إلى الغرض الذي عيتموه آخرًا ونبطله من وجهين:

أحدهما: إن طلب الاستكمال بالكون في كل أين يمكن أن يكون له حماقة لا طاعة وما هذا إكانت لم يكن له شغل وقد كفى المؤونة في شهوانه وحاجاته فقام وهو يدور في بلد أو بيت وزعم أنه يتقرب إلى الله تعالى وأنه يستكمل بأن يحصل لنفسه الكون في كل مكان أمكن وزعم أن الكون في الأماكن ممكناً له وليس يقدر على الجمع بينها بالعدد فاستوفاه بال النوع، فإن فيه استكمالاً وتغرياً في سنه عقله فيه ويحمل على الحماقة ويقال: الانتقال من حيز إلى حيز ومن مكان إلى مكان ليس كمالاً يعتقد به أو يتشوف إليه ولا فرق بين ما ذكره وبين هذا.

قلت: قد يظن أن هذا الكلام لسخنه يصدر عن أحد رجلين: إما رجل جاهل، وإما رجل شرير، وأبو حامد مبراً من هاتين الصفتين ولكن قد يصدر من غير الجاهل قول جاهلي، ومن غير الشرير قول شريري، على جهة التدور، ولكن يدل هذا على قصور البشر فيما يعرض لهم من الفلتات. فإنه إن سلمنا لا ين سينا أن الفلك يقصد بحركته تبديل الأوضاع، وكان تبديل أوضاعه من الموجودات التي هبنا هنّ الذي يحفظ وجودها بعد أن يوجدها، وكان هذا الفعل منه دائمًا فاي عبادة أعظم من هذه العبادة بمعزلة لو أن إنساناً تكلف أن يحرس مدينة من المدن من عدوها بالدوران حولها ليلاً ونهاراً أما كما نرى أن هذا الفعل من أعظم الأفعال قربة إلى الله تعالى. وأما لو فرضنا حركة هذا الرجل حول المدينة للغرض الذي حكى هو عن أين سينا من أنه لا يقصد في حركته إلا الاستكمال بآيات غير متناهية لقيل فيه أنه رجل مجنون وهذا هو معنى قوله سبحانه: **«إنك لن تخرق الأرض ولن تبلغ العجائب طولاً»**.

وأما قوله فيه أنه لما لم يمكنها استيفاء الأحاد بالعدد أو جميعها استوفتها بال النوع فإنّه كلام مختلف غير مفهوم إلا أن يريد أن الحركة لما لم يمكن فيها أن تكون باقية بأجزائها كانت باقية بكليتها، وذلك أن من الحركات ما هي غير باقية لا بأجزائها ولا بكليتها وهي الكائنة الفاسدة، ومنها ما هي باقية بتنوعها فاسدة كائنة بأجزائها، ولكن مع هذا يقال فيها أنها حركة واحدة على الوجه التي فصلت في غير ما موضع من كتبهم أنه يقال في الحركة أنها واحدة.

وأما قوله: لأنّه لما لم يمكنه استيفاؤها بالعدد استوفاها بال النوع، فكلام باطل. لأن الحركة السماوية واحدة بالعدد وإنما يقال هذا في الحركات التي دون السماء الكائنة، وذلك أن هذه لما لم يمكن فيها أن تكون واحدة بالعدد كانت واحدة بال النوع، وباقية به من قبل بقاء الحركة الواحدة بالعدد.

قال أبو حامد: والثاني: هو أنا نقول: ما ذكرتموه من الفرض حاصل بالحركة المغربية فلم كانت الحركة الأولى مشرقة وهلا كانت حركات الكل إلى جهة واحدة فإن كان في اختلافها غرض فهلا اختلفت بالعكس، فكانت التي هي مشرقة مغربية، والتي هي مغربية مشرقة. فإن كل ما ذكرتموه من حصول العوادث باختلاف الحركات من التسليات والتسديسات وغير ما يحصل بعكسه. وكذا ما ذكروه من استيفاء الأوضاع والأيوب، كيف، ومن الممكن لها الحركة إلى الجهة الأخرى فما بالها لا تتحرك مرة من جانب ومرة من جانب استيفاء لها يمكن لها إن كان في استيفاء كل ممكناً كمال. فدل أن هذه خيالات لا حاصل لها وإن أسرار ملكوت السموات لا يطلع عليها بامتثال هذه الخيالات، وإنما يطلع الله تعالى عليها أنبياءه وأولياءه على سبيل الإلهام لا على سبيل الاستدلال ولذلك عجز الفلسفة من عند آخرهم عن بيان السبب في جهة الحركة واختيارها.

قلت: هذه معاندة سفسطانية وذلك أن النقلة من مسألة إلى مسألة هو من فعل السفسطانية. فإنه كيف يلزم عن عجزهم أن عجزوا عن إعطاء السبب في اختلاف جهات حركات السماء أن يعجزوا عن إعطاء السبب في حركة السماء. أو أن لا يكون لحركتها علة؛ وهذا كلام كله في غاية الركاكة والضعف. وأما هذه المسألة فما أكثر فرجهم بها لأنهم يظنون أنهم قد عجزوا الفلسفة فيها، والسبب في ذلك جهلهم بأنجاء الطرق المسلوكة في إعطاء الأسباب والمقدار الذي يطلب منها ويعطى في شيء شيءٍ من الموجودات فإنه يختلف باختلاف طبائع الموجودات، وذلك أن الأشياء البسيطة ليس لها سبب فيما يصدر عنها الأنفس طبائعها وصورها، وأما الأمور المركبة فتلقي لها أسباب فاعلة غير صورها، وهي التي أوجبت تركبها واقتران أجزائها بعضها إلى بعض. مثال ذلك: إن الأرض ليس لها سبب في أن كانت تهوي إلى أسفل إلا صفة الأرضية، وليس للنار سبب في أن تعلو إلى فوق الأنفس طبعتها وصورتها، وبهذه الطبيعة قيل أنها مضادة للأرض، وكذلك الفوق والأسفل ليس لهما سبب به صارت إحدى الجهات أعلى والأخرى أسفل، بل ذلك بمقتضى طباعهما. وإذا وجب اختلاف الجهات لأنفسها واختلاف الحركات لاختلاف الجهات فليس هنا سبب يعطي في اختلاف الحركات إلا اختلاف الجهات المتحرّكات، واختلاف الجهات لاختلاف طبائعها؛ أعني أن بعضها أشرف من بعض. مثال ذلك: إن الإنسان إذا أحس بالحيوان يقدم في الحركة إحدى رجليه من جهة من بدنـه، ثم يتبع بها الأخرى فقال: لم كان الحيوان يقدم هذه الرجل ويؤخر الأخرى دون أن يكون الأمر بالعكس لم يكن هنالك سبب يوفي في ذلك إلا أن

يقال أنه لا بد في حركة الحيوان من أن يكون رجل يقدمها ورجل يعتمد عليها وذلك يوجب أن يكون للحيوان جهة يمين ويسار وأن اليمين هي التي تقدم ابتداء لقوة تختص بها وأن اليسار هو الذي يتبع ابتداء في الأكثر اليمين لقوة تختص بها وأنه لم يمكن أن يكون الأمر بالعكس أعني أن تكون جهة اليمين هي جهة اليسار لأن طبائع الحيوان تقتضي ذلك إما اقتضاء أكثرية وإما دائمة.

و كذلك الأمر في الأجرام السماوية إذ لو سأله سائل فقال: لم تتحرك السماء من جهة دون جهة؟ قيل: لأن لها يميناً ويساراً وبخاصة إذ قد ثبت من أنها أنها حيوان، إلا أنها يخصها أن جهة اليمين في بعضها هي جهة اليسار في البعض وهي مع هذا الجزء الواحد منها تتحرك إلى الجهات المتضادتين كالرجل الأيسر الأعسر فكما أنه لو سأله سائل فقال: إن حركة الحيوان كانت تتم لو كان يمينه يساره ويساره يمينه، فلم اختصر اليمين بكونه يميناً واليسار بكونه يساراً لغيل له: ليس لذلك سبب، إلا أن طبيعة الجهة المسمة يميناً اقتضت بجوهرها أن تكون يميناً وألا تكون يساراً، وطبيعة اليسار اقتضت بجوهرها أن تكون يساراً وألا تكون يميناً وأن الأشرف للجهة الأشرف كذلك إذا سأله سائل لما اختارت جهة اليمين في الحركة العظمى بكونها يميناً وجهة اليسار بكونها يساراً وقد كان يمكن أن يكون الأمر بالعكس، كحال في أفلاك الكواكب المتحيرة لم يكن له جواب إلا أن يقال الجهة الأشرف اختارت بالجمل الأشرف كحال في اختصاص النار بفوق والارض بأسفل. وأما كون السموات تحرك بالحركات المتضادتين ما عدا الحركة اليومية فلضرورة تضاد الحركات هنا؛ أعني حركة الكون والفساد وليس في طبيعة العقل الإنساني أن يدرك أكثر من هذا بأمثال هذه الأقوال، وفي هذا الموضوع.

فلما اعرض عليهم أبو حامد هذه المسألة وقال: إنه ليس لهم عليها جواب، حكى في ذلك جواباً عن بعض الفلاسفة فقال:

وقال: بعضهم لما كان استكمالها يحصل بالحركة من أي جهة كانت، وكانت انتظام الحوادث الأرضية يستدعي اختلاف حركات، وتعيين جهات كان الداعي لها إلى أصل الحركة التقرب إلى الله تعالى، والداعي إلى جهة الحركة إفاضة الخير على العالم السفلي.

قال: وهذا باطل من وجهين:

أحدهما: أن ذلك إن أمكن أن يتخيّل فلنفترض بآن مفترض طبعه السكون احترازاً عن

الحركة والتغير وهو التشبه بالله تعالى على التحقيق فإنه مقدس عن التغير والحركة تغير ولكنه اختار الحركة لإفاضة الخير فإنه كان يسفع به غيره وليس تنقل عليه الحركة ولا تتعبه فما المانع من هذا الخيال.

والثاني: إن العوادث تبني على اختلاف النسب المتولدة من اختلاف جهات الحركات فلتكن الحركة الأولى مغربية وما عادها مشرقة وقد حصل به الاختلاف، ويحصل به تفاوت النسب فلم تعيّنت جهة واحدة، وهذه الاختلافات لا تندعى إلا أصل الاختلاف، فاما جهة بعينها فليس بأولى من نقضها في هذا المعنى.

قلت: إن هذا المنكلم رام أن يعطي السبب في ذلك من قبل السبب الغائي لا من قبل الفاعل. وليس يشك أحد من الفلاسفة أن هنالك سبباً غائياً على القصد الثاني هو ضروري في وجود ما هبنا وإن كان لم يوقف عليه بعد على التفصيل لكن لا يشك أنه ما من حركة هبنا ولا مسیر ولا رجوع للنكواكب إلا ولها مدخل في وجود ما هبنا، حتى لو اختلف منها شيء، لأن كل الموجود هبنا. ولكن كثيراً من هذه الأسباب الجزئية إما أن لا يوقف عليها أصلاً وإما أن يوقف عليها بعد زمان طويل وتجربة طويلة مثل ما يحكى أن الحكم أثبته في كتابه «في التدبرات الفلسفية الجزئية». فاما الأمور الكلية فالوقوف عليها يسهل وأصحاب علوم التنجيم قد وقفوا على كثير منها وقد أدرك في زماننا هذا كثير مما وقفت عليه الأمم السالفة من هذا المعنى كالكلدانين وغيرهم، فلذلك لا ينبغي إلا يعتقد أن لذلك حكمة في الموجودات إذ قد ظهر بالاستقراء أن جميع ما يظهر في السماء هو لوضع حكمة غائية وسبب من الأسباب الغائية، فإنه إن كان الأمر في الحيوان والإنسان نحو من عشرة آلاف حكمة في زمان قدره ألف سنة، فلا يبعد أن يظهر في آباد السنين الطويلة كثير من الحكمة التي في الأجرام السماوية. وقد نجد الأوائل رمزوا في ذلك رمزاً يعلم تأويلاً لها الحكام الراسخون في العلم، وهم الحكماء المحققون.

وأما الأول وهو قوله: إن لفائيل أن التشبه بالله يقتضي له أن يكون ساكناً لأن الله تعالى بمقتضى عن الحركة لكن اختار الحركة لما فيها من إفاضة الخير على الكائنات، فإنه كلام مختلف فإن الله ليس ساكناً ولا متحركاً وأن يتحرك الجسم أفضل له من أن يسكن، فإذا تشبه الموجود بالله فإنما يتشبه به بكونه في أفضل حالاته وهي الحركة.

وأما الجواب الثاني فقد تقدم الجواب عنه.

## المسألة السادسة عشر في إبطال قولهم

إن نفوس السموات مطلعة على جميع الجزيئات الحادثة في هذا العالم

وأن المراد باللوح المحفوظ نفوس السموات، وأن انتقاش جزيئات العالم فيها يضاهي انتقاش المحفوظات في القوة الحافظة المودعة في دماغ الإنسان، لا أنه جسم عريض صلب مكتوب عليه الأشياء، كما يكتب الصبيان على اللوح لأن تلك الكتابة تستدعي كثرتها اتساع المكتوب عليه، وإذا لم يكن للمكتوب نهاية لم يكن للمكتوب عليه نهاية، ولا يتصور جسم لا نهاية له ولا يمكن خطوط لا نهاية لها على جسم ولا يمكن تعريف أشياء لا نهاية لها بخطوط معدودة.

وقد زعموا: أن الملائكة السماوية هي نفوس السموات وأن الملائكة الكرويين المقربين هي العقول المجردة التي هي جواهر قائمة بأنفسها لا تتحيز ولا تتصرف في الأجسام، وأن هذه الصور الحزينة تفيض على النفوس السماوية منها، وهي أشرف من الملائكة السماوية، لأنها مقيدة وتلك مستفيدة والمفيدة أشرف من المستفيد ولذلك غير من الأشرف بالقلم فقال تعالى علم بالقلم لأنه كالنفاس المقيد مثل القلم وشبه المستفيد باللوح هذا مذهبهم.

والنزاع في هذه المسألة يخالف التزاع فيما قبلها فإن ما ذكره من قبل ليس محالاً إذ متنه كون السماء حيواناً متجرداً لغرض وهو ممكن، وأما هذه فترجع إلى إثبات علم المخلوق بالجزئيات التي لا نهاية لها وهذا ربما يعتقد استحالته فيطال بالدليل عليه لأنه تحكم في نفسه.

قلت: هذا الذي حكاه لم يقله أحد من الفلاسفة في علمي إلا ابن سينا؛ أعني أن الأجرام السماوية تخيل فضلاً على أن تخيل خيالات لا نهاية لها والإسكندر يصرح في مقالته المسمى «بمبادي، الكل» أن هذه الأجرام ليست تخيلة لأن الخيال إنما كان في الحيوان من أجل السلامة وهذه الأجرام لا تخاف فالخيالات في حفتها باطل، وكذلك الحواس ولو كان لها خيالات لكن لها حواس، لأن الحواس شرط في الخيالات فكل تخيل حساس ضرورة وليس

ينعكس. وعلى هذا لا يصح تأويل اللوح المحفوظ على ما حكاه عنهم، وأما تأويل العقول المفارقة التي تحرك فلكاً على جهة الطاعة لها ملائكة مقربين فتأويل جار على أصولهم، وكذلك تسمية نفوس الأفلاك ملائكة سماوية إذا قصد مطابقة ما أدى إليه البرهان وما أتى به الشرع.

قال أبو حامد: واستدلوا: فيه بان قالوا: ثبت أن الحركة الدورية إرادة والإرادة تتبع المراد. والمراد الكلي لا يتوجه إليه إلا إرادة كلية، والإرادة الكلية لا يصدر منها شيء. فإن كل موجود بالفعل معين جزئي والإرادة الكلية نسبتها إلى آناءجزئيات على وتبة واحدة فلا يصدر عنها شيء جزئي بل لا بد من إرادة جزئية للحركة المعيبة. فلذلك بكل حركة جزئية معينة من نقطة إلى نقطة معينة إرادة جزئية لتلك الحركة فله لا محالة تصور لتلك الحركات الجزئية بقوة حسمانية إذا الجزيئات لا تدرك إلا بالقوى الجسمانية، فإن كل إرادة فمن ضرورتها تصور لذلك المراد أي علم به سواء كان جزئياً أو كلياً. ومهمها كذا كان للفلك تصور لجزئيات الحركات وإحاطة بها أحاط لا محالة بما يلزم منها من اختلاف النسب مع الأرض من كون بعض أجزاءه طالعة وبعضها غاربة وبعضها في وسط سماء قوم وتحت قوم، وكذلك يعلم ما يلزم من اختلاف النسب التي تتجدد بالحركة من التثبات والتضييس والمقابلة والمقارنة إلى غير ذلك من العروادت السماوية وسائر الحوادث الأرضية تستند إلى الحوادث السماوية إما بغير واسطة وإما بواسطة واحدة، وإما بواسطة كثيرة وعلى الجملة بكل حادث فله سبب حادث إلى أن ينقطع التسلسل بالارتفاع إلى الحركة السماوية الأبدية التي بعضها سبب للبعض فإذا الأسباب والمبنيات ترقى في سلسلتها إلى الحركات الجزئية السماوية، فالمتصور للحركات متصور للوازمها ولوازم لوازمها إلى آخر السلسلة. ولهذا يطلع على ما يحدث فإن كل ما سيفيد فحذوه واجب عن علنه، فمهما تحققت العلة تتحقق المعلوم. ونحن إنما لا نعلم ما يقع في المستقبل لأننا لا نعلم جميع أسبابها، ولو علمنا جميع الأسباب لعلمنا المبنيات فإنما مهما علمنا أن النار سيلتقي بالقطن مثلاً في وقت معين، فتعلم احتراق القطن وهو علمنا أن شخصاً سيأكل فتعلم أنه سيُشعّ وإذا علمنا أن شخصاً سيختطف الموضع الغلاني الذي فيه كنز مغطى بشيء خفيف إذا مثى عليه العاشي عشر رجله بالكتز، وعرفه، فتعلم أنه سيستغنى بوجود الكتز ولكن هذه الأسباب لا نعلمها، وربما نعلم بعضها فيقع لنا حدس بوقوع المسبب، فإن عرفنا أغليها أو أكثرها حصل لنا ظاهر بالوقوع. فلو حصل لنا العلم بجميع الأسباب لحصلت المعرفة بجميع المبنيات إلا أن السماويات كبيرة ثم لها اختلاط بالحوادث الأرضية وليس في القوة البشرية الاطلاع عليه ونفوس السموات مطلعة عليها لاطلاعها على السبب الأول ولوازمها ولوازم لوازمها إلى آخر السلسلة.

ولهذا زعموا: أن النائم يرى في نومه ما يكون في المستقبل وذلك باتصاله باللوح المحفوظ ومطالعته ومهما اطلع على الشيء، ربما يقى ذلك بعينه في حفظه وربما ت Sarasunt القوة المتخبطة إلى محاكياتها فإن من غير زيتها محاكياتها الأشياء، بامثلة تنسجها بعض المناسبة،

أو الانتقال منها إلى أضدادها فتحمحي المدرك الحقيقي عن الحفظ ويبقى مثال الخيال في الحفظ، فيحتاج إلى تعبير ما يمثل الخيال الرجل بشجر والزوجة بخف والخدم بعس أواني الدار وحافظة مال البر والصدقات بزيت البذر فإن البذر سبب للسراج الذي هو سبب الضياء وعلم التعبير يشعب عن هذا الأصل.

وزعموا: أن الاتصال بتلك الفروس مبذول إذ ليس ثم حجاب ولكننا في بقظتنا مشغولون بما تورده الحواس والشهوات علينا فاشتغلنا بهذه الأمور الحسية صرفاً عنه، وإذا سقط عننا في النوم بعض اشتغال الحواس ظهر به استعداد ما للاتصال.

وزعموا: أن النبي المصطفى يطعن على الغيب بهذا الطريق إلا أن القوة الغافية النبوية قد تقوى قوة لا تستغرقها الحواس الظاهرة فلا جرم يرى هو في البقظة ما يراه غيره في المنام. ثم القوة الخيالية تمثل له أيضاً ما رأه وربما يقى الشيء بعيته في ذكره وربما يقى مثاله فيفتر مثل هذا الوحي إلى التأويل كما يفتر مثل ذلك المنام إلى التعبير، ولو لا أن جميع الكائنات ثابتة في اللوح المحفوظ لما عرف الأنبياء الغيب في بقظة ولا منام، لكن جف القلم بما هو كائن إلى يوم القيمة، ومعناه هذا الذي ذكرناه. فهذا ما أردنا أن نورده لفهم مذهبهم.

قلت: قد قلنا: إن هذا الرأي ما نعلم أحداً قال به إلا ابن سينا وأما الدليل الذي حكاه عنه فهو واهي المقدمات وإن كانت مقنعة جدلية وذلك أنه يضع أن كل مفعول جزئي فإنه إنما يصدر عن المتنفس من قبل تصور جزئي لذلك المفعول وحركات جزئية بها يكون ذلك المفعول الجزئي. ثم يضيف إلى هذه المقدمة الكبرى مقدمة صغيرة وهي: إن السماء متنفسة يصدر عنها أفعال جزئية فيلزم عن ذلك أن يكون يصدر عنها ما يصدر من المفعولات الجزئية والأفعال الجزئية عن تصور جزئي وهو الذي يسمى خيالاً وهذا ليس يظهر في الصنائع فقط، بل في كثير من الحيوان الذي يفعل أفعالاً محدودة كالنحل والعنكبوت وغير ذلك.

والعناد لهذه المقدمات أنه ليس يصدر فعل جزئي عن ذوي العقول إلا من جهة ما ذلك المعنى متخيل خيالاً عاماً، فتصدر عنه أمور جزئية لا نهاية لها. مثال ذلك: إن الصانع إنما تصدر عنه صورة الخزانة من جهة خيال كلي عام لا يختص بخزانة دون خزانة، وكذلك الأمر فيما يصدر من الصنائع بالطبع عن الحيوانات، وكان هذه الخيالات هي واسطة بين الإدراكات الكلية والجزئية؛ أعني أنها واسطة بين حد الشيء وخياله الخاص به فالأجرام المساوية إن كانت تتخييل فبمثل هذا الخيال الذي هو من طبيعة الكلي لا الخيال الجنسي المستفاد من الحواس. ولا يمكن أن تكون أفعالنا صادرة عن التصور الجزئي ولذلك ما

يرى القوم أن الصور الخيالية التي تصدر عنها أفعال الحيوانات المحدودة هي كالمتوسطة بين المعقولات والصور الخيالية الشخصية، مثل الصورة التي يفر بها البغاث من الجوارح والتي بها تصنع التحل بيتها. وأما الصانع الذي يحتاج إلى مثال جزئي محسوس فهو الذي ليس عنده هذا المثال الكلي الذي هو ضروري في صدور ما يصدر عنه من الجزئيات. وهذا الخيال الكلي هو الباعث للإرادة الكلية التي لا تقصد شخصاً دون شخص. وأما الإرادات الجزئية فهي التي تقصد شخصاً دون شخص من النوع الواحد وهذا لا يوجد في الأجرام السماوية، وإنما أن توجد إرادة عامة للشيء، الكلي بما هو كلي فهو مستحيل لأن الكلي ليس له وجود خارج الذهن ولا هو كائن فاسد فتقسيمه أولاً الإرادة إلى كلية وجزئية غير صواب، اللهم إلا أن يقال: إن الأجرام السماوية تحرك نحو حدود الأشياء بغير أن يقترب الحد بتخييل شخص من أشخاص الموجودات بخلاف ما هو الأمر عندنا.

وقوله إن الإرادة الكلية ليس يحصل عنها جزئي خطأ إذا فهم من الإرادة الكلية ما لا يخص شخصاً دون شخص، بل خيال عام كحال الملك في اتخاذ الأجناد والمقاتلة، وأما إن فهم من الإرادة تعلقها بالمعنى الكلي بعينه فليس تتعلق به إرادة أصلاً ولا توجد إرادة بهذه الصفة إلا من الجهة التي قلنا. فالاجرام السماوية إن تبيّن من أمرها أنها تعقل ما هبنا من جهة ما تخيل، فذلك من جهة الخيالات العامة التي تلزم الحدود لا من جهة الخيالات الجزئية التي تلزم الإحساسات، والأظاهر أن لا يكون ذلك عن التصور الجزئي وبخاصة إذا قيل أن ما يصدر عنها إنما يصدر على القصد الثاني. لكن مذهب القوم أنها تعقل نفسها وتعقل ما هبنا، وهل تعقل ما هبنا على أنه غير ذاتها فيه نظر يفحص عنه في الموضع الخاصة به وبالجملة إن كانت عالمة فاسس العلم مقول على علمنا وعلمنا باشتراك الاسم.

وأما ما يقوله: في هذا الفصل في سبب الرؤيا والوحي فهو شيء انفرد به ابن سينا وأراء القدماء في ذلك غير هذا الرأي، وأما وجود علم لأشخاص غير متناهية بالفعل من جهة ما هو علم شخصي فشيء ممتنع؛ وأعني بالعلم الشخصي الإدراك المسمى خيالاً، ولم يكن معنى لإدخال مسألة الرؤيا والوحي في هذا الموضع، إلا أن يتطرق بذلك إلى كثرة المعاندة وهو فعل سلطاني لا جدلية. وهذا الذي قلته من أمر تخيل الأجرام السماوية خيالات متوسطة بين

الخيالات الجزئية والكلية هو قول مقنع . والذى يلزم عن أصول القوم أن الأجرام السماوية لا تخيل أصلاً ، لأن هذه الخيالات كما قلنا إنما هي لموضع السلامة سواء كانت عامة أو خاصة وهي أيضاً من ضرورة تصورنا بالعقل ، ولذلك كان تصورنا كائناً فاسداً وتصور الأجرام السماوية إذ كان غير كائن ولا فاسد فيجب أن لا يقتنى بخيال ولا يستند إليه بوجه من الوجوه ، ولذلك ليس ذلك الإدراك لا كلياً ولا جزئياً ، بل يتعد هنالك العلمان ضرورة ؛ أعني الكلى والجزئي وإنما يتميز هنا في المواد من قبل تلك ومن هذه الجهة وقع الإعلام بالغيب والرؤيا وما أشبه ذلك وهذا يبين على النمام في موضعه .

قال أبو حامد : والجواب : إن نقول : بم تنكرون على من يقول أن النبي يعرف الغيب بتعريف الله تعالى على سبيل الابتداء وكذا من برى في النمام ، فإنما يعرفه بتعريف الله تعالى أو بتعريف ملك من الملائكة فلا يحتاج إلى شيء مما ذكرتموه فلا دليل في هذا ولا دليل لكم في ورود الشرع باللروح والقلم ، فإن أهل الشرع لم يفهموا من اللروح والقلم هذا المعنى فلا تملك في التسويات ينفي التمسك بمسالك العقول وما ذكرتموه وإن اعترف بما كانة مهما لم يشترط نفي النهاية عن هذه المعلومات فلا يعرف وجوده ولا يتحقق كونه وإنما السبيل فيه أن يتعرف من الشرع لا من العقل .

وأما ما ذكرتموه من الدليل العقلي أولأ فعنى على مقدمات كثيرة لستا نطول بإبطالها ولكننا ننزع في ثلاثة مقدمات منها .

المقدمة الأولى قولكم : إن حركة السماء إرادية وقد فرغنا من هذه المسألة وإبطال دعواكم فيها .

الثانية : أنه إن سلم ذلك مسامحة له لكم فقولكم أنه يفتقر إلى تصور جزئي للحركات الجزئية غير مسلم بل ليس ثم جزء عندكم في الجسم فإنه شيء واحد وإنما يتجزى بالولهم ولا في الحركة فإنها واحدة بالاتصال فيكتفى تشوقها إلى استيفاء الآيون الممكنة لها ، كما ذكروه وكيفها التصور الكلى والإرادة الكلية . ولتمثل للإرادة الكلية والجزئية مثلاً ليفهم عرضهم ، فإذا كان للإنسان غرض كلي في أن يجمع بيت الله تعالى مثلاً فهذه الإرادة الكلية لا تصدر منها الحركة لأن الحركة تقع جزئية في جهة مخصوصة بمقدار مخصوص بل لا يزال يتجدد للإنسان في توجيهه إلى البيت تصور بعد تصور المكان الذي يتحطمه والجهة التي يسلكها ويتبعد كل تصور حزئي إرادة جزئية للحركة عن محل الوصول إليه بالحركة ، فهذا ما أرادوه بالإرادة الجزئية التابعة للتصور الجزئي وهو مسلم لأن الجهات متعددة في التوجيه إلى مكانة والمسافة غير متعينة فمفترض تعيين مكان عن وجهة عن جهة إلى إرادة أخرى جزئية . وأما الحركة السماوية فلها وجه واحد فإن الكرة إنما تتحرك على نفسها وفي حيزها لا تجاوزها والحركة المراد ، وليس ثم إلا وجه واحد وضرب واحد وجسم واحد فهو كهori

الحجر إلى أسفل فإنه يطلب الأرض في أقرب طريق وأقرب الطرف الخط المستقيم فتعين الخط المستقيم فلم يفتقر فيه إلى تجدد سبب حدوث سوى الطبيعة الكلية الطالبة للمركز المركز تجدد الغرب والبعد والوصول إلى حد والصدر عنه وكذلك يمكن في تلك الحركة الإرادة الكلية للحركة ولا يفتقر إلى مزيد، وهذه مقدمة تحكموا بوضعها.

قلت: أما قول أبي حامد: والجواب أن يقال: بم تنكرون، إلى قوله فلا يحتاج إلى شيء مما ذكرتموه.

هو جواب من جنس المسموع لا من جنس المعقول، فلا معنى لإدخاله في هذا الكتاب. والفلسفة تفحص عن كل ما جاء في الشرع فإن أدركته استوى الإدراكان وكان ذلك أتم في المعرفة وإن لم تدركه أعلم بقصور العقل الإنساني عنه وأن يدركه الشرع فقط. واعتراضه عليهم في تأويل اللوح والقلم هو شيء خارج عن هذه المسألة فلا معنى أيضًا لإدخاله وهذا التأويل في علم الغيب لابن سينا ليس بشيء.

وأما المعاندة العقلية التي أتى بها في هذا الباب لابن سينا فهي معاندة صحيحة. فإنه ليس للسماء حركات جزئية في مسافات جزئية حتى يقتضي ذلك أن يكون لها تخيل، فإن المتنفس الذي يتحرك حركات جزئية في أمكنة جزئية له لا محالة تخيل لتلك التي يتحرك عليها وتلك الحركات إذا كانت تلك المسافات غير مدركة له بالبصر والمستدير كما قال إنما يتحرك من حيث هو مستدير حركة واحدة وإن كان يتبع تلك الحركة الواحدة حركات كثيرة متفرقة جزئية فيما دونها من الموجودات. فإنه ليس المقصود عندهم من تلك الجزيئات إلا حفظ الأنواع فقط التي تلك الجزيئات جزيئات لها لا وجود جزئي جزئي من تلك الجزيئات من جهة ما هو جزئي، فإنه إن كان الأمر كذلك لزم أن تكون السماء ولا بد منتخيلة، فالنظر إنما هو في الجزيئات العادلة عنها في هل هي مقصودة لأنفسها أو لحفظ النوع فقط؟ وليس يمكن أن يبين هذا في هذا الموضوع لكن يظهر أن هنالك ولا بد عنابة بالجزئيات من جهة وجود المنامات الصائفة وما يشبه ذلك من تقدمة ل مجرمة بما يحدث في المستقبل وهي في العبرية عنابة بال النوع.

المقدمة الثالثة: قال أبو حامد: وهو التحكم بعيد جداً قوله أنه إذا تصور الحركات الجزئية تصور أيضاً تابعها ولو ازماها، وهذا هو من محض كقول الفائل أن الإنسان إذا تحرك وعرف حركته ينبغي أن يعرف ما يلزم من حرکته من موازاة ومجاورة وهو نسبة إلى

الأجسام التي فوق وتحتها ومن جوانبها وأنه إذا مشى في شمس ينبغي أن يعلم المواقع التي يقع عليها ظله والمواقع التي لا يقع وما يحصل من ظله من البرودة يقطع الشعاع في تلك المواقع وما يحصل من الانفصال لأجزاء الأرض تحت قدمه، وما يحصل من التفرق فيها وما يحصل في أخلاقه في الباطن من الاستحالة بسبب الحركة إلى الحرارة وما يستحصل من أجزاء إلى العرق وهلم جراً إلى جميع الحوادث في بدنـه وفي غيره من بدنـه مما الحركة علة فيه أو شرط لومـيـ، أو مـدـ وهو حـوسـ لا يـتخـيلـهـ عـاقـلـ ولا يـغـتـرـ بهـ إـلاـ جـاهـلـ وإـلـىـ هـذـاـ يـرـجـعـ هـذـاـ التـحـكـمـ.ـ عـلـىـ أـنـأـ نـقـولـ هـذـهـ الـجـزـيـاتـ الـمـفـصـلـةـ الـمـعـلـوـمـةـ لـفـسـ الـفـلـكـ هـيـ الـمـوـجـوـدـةـ فـيـ هـذـاـ التـحـكـمـ.ـ عـلـىـ أـنـيـ نـقـولـ إـلـيـهـ ماـ يـتـوقـعـ كـوـنـهـ فـيـ الـيـقـظـةـ وـسـازـ الـخـلـقـ فـيـ النـوـمـ عـلـىـ مـاـ سـيـكـونـ فـيـ الـاسـتـقـبـالـ بـوـاسـطـهـ،ـ ثـمـ بـطـلـ مـفـتـضـيـ الـدـلـلـ إـلـىـ تـحـكـمـ بـأـنـ مـنـ عـرـفـ الشـيـ عـرـفـ لـواـزـمـهـ وـتـوـابـعـهـ حـتـىـ لـوـ عـرـفـاـ جـمـيعـ أـسـبـابـ الـأـشـيـاءـ لـعـرـفـاـ جـمـيعـ الـحـوـادـثـ الـمـسـتـقـبـلـةـ وـأـسـبـابـ جـمـيعـ الـحـوـادـثـ حـاضـرـةـ فـيـ الـحـالـ فـإـنـاـ هـيـ الـحـرـكـةـ الـسـمـاـوـيـةـ وـلـكـنـ نـقـضـيـ الـمـسـبـبـ،ـ أـمـاـ بـوـاسـطـةـ أـوـ بـوـاسـطـتـ كـثـيرـةـ.ـ وـإـذـاـ تـمـدـىـ إـلـىـ الـمـسـتـقـبـلـ لـمـ يـكـنـ لـهـ أـخـرـ فـكـيفـ يـعـرـفـ تـفـصـيلـ الـجـزـيـاتـ فـيـ الـاسـتـقـبـالـ إـلـىـ غـيـرـ نـهـاـيـةـ وـكـيـفـ يـجـتـمـعـ فـيـ نـفـسـ مـخـلـوقـ فـيـ حـالـةـ وـاحـدـةـ مـنـ غـيـرـ تـعـاقـبـ عـلـمـ جـزـئـيـةـ مـفـصـلـةـ لـأـعـدـادـهـ وـلـأـغـایـةـ لـأـحـادـهـ وـمـنـ لـاـ يـشـهـدـ لـهـ عـقـلـهـ باـسـتـحـالـةـ ذـلـكـ فـلـيـأـسـ مـنـ عـقـلـهـ.ـ فـإـنـ قـلـبـواـ عـلـيـاـ هـذـاـ عـلـمـ اللـهـ تـعـالـىـ فـلـيـسـ تـعـلـقـ عـلـمـ اللـهـ بـالـاـفـاقـ بـعـلـوـمـهـ عـلـىـ نـحـوـ تـعـلـقـ الـعـلـمـ الـتـيـ هـيـ لـلـمـخـلـوقـاتـ بـلـ مـهـمـاـ دـارـ نـفـسـ الـفـلـكـ دـورـةـ نـفـسـ الـإـنـسـانـ كـانـ مـنـ قـبـلـ نـفـسـ الـإـنـسـانـ فـإـنـهـ شـارـكـهـ فـيـ كـوـنـهـ مـدـرـكـاـ لـلـجـزـيـاتـ بـوـاسـطـهـ فـإـنـ لـمـ يـلـتـحـقـ بـهـ قـطـعاـ كـانـ الـغـالـبـ عـلـىـ الـظـنـ أـنـ مـنـ قـبـلـهـ فـإـنـ لـمـ يـكـنـ غـالـبـاـ عـلـىـ الـظـنـ فـهـوـ مـمـكـنـ وـالـإـمـكـانـ يـبـطـلـ دـعـواـهـ الـقـطـعـ بـمـاـ قـطـعـواـ بـهـ.

فـإـنـ قـبـلـ حـقـ النـفـسـ الـإـنـسـانـيـةـ فـيـ جـوـهـرـهـ أـنـ تـدـرـكـ أـيـضاـ جـمـيعـ الـأـشـيـاءـ وـلـكـنـ اـشـتـغالـهـ بـتـائـجـ الـشـهـوـةـ وـالـغـضـبـ وـالـعـرـصـ وـالـحـقـدـ وـالـحـسـدـ وـالـجـرـجـ وـالـأـلـمـ،ـ وـبـالـجـمـلـةـ عـوـارـضـ الـبـدـنـ وـمـاـ يـبـرـدـهـ الـحـوـادـثـ عـلـيـهـ حـتـىـ إـذـاـ أـقـبـلـتـ النـفـسـ الـإـنـسـانـيـةـ عـلـىـ شـيـءـ وـاحـدـ شـغـلـهـ عـنـ غـيـرـهـ.ـ وـأـمـاـ النـفـسـ الـفـلـكـيـةـ فـبـرـيـةـ عـنـ هـذـهـ الصـفـاتـ لـأـعـتـرـيهـاـ شـاغـلـ وـلـاـ يـسـتـغـرـقـهـ هـمـ وـأـلـمـ وـاحـسـاسـ فـعـرـفـتـ جـمـيعـ الـأـشـيـاءـ.

قـلـناـ عـرـفـمـ أـنـ لـأـشـاغـلـ لـهـ وـهـلـاـ كـانـتـ عـبـادـتـهـ وـاشـتـيقـاـهـ إـلـىـ الـأـوـلـ مـسـتـغـرـقـاـ لـهـ وـشـاغـلـاـ لـهـ عـنـ تـصـورـ الـجـزـيـاتـ الـمـفـصـلـةـ أـوـ مـاـ الـذـيـ يـحـمـلـ تـقـدـيرـ مـانـعـ آخـرـ سـوىـ الغـضـبـ وـالـشـهـوـةـ وـهـذـهـ الـمـوـانـعـ الـمـحـسـوـسـةـ،ـ وـمـنـ أـيـنـ عـرـفـ انـحـصارـ الـمـانـعـ فـيـ الـقـدـرـ الـذـيـ شـاهـدـنـاهـ مـنـ أـنـفـسـنـاـ،ـ وـفـيـ الـعـقـلـاءـ شـوـاغـلـ مـنـ عـلـوـ الـهـمـةـ وـطـلـبـ الرـئـاسـةـ مـاـ يـسـتـحـيلـ تـصـورـهـ عـنـ الـأـطـفالـ وـلـاـ يـعـتـقدـنـاهـ شـاغـلـاـ وـمـانـعـاـ،ـ مـنـ أـيـنـ يـعـرـفـ اـسـتـحـالـةـ مـاـ يـقـومـ مـقـامـهـ فـيـ الـنـفـسـ الـفـلـكـيـةـ.

هـذـاـ مـاـ أـرـدـنـاـ أـنـ نـذـكـرـهـ فـيـ الـعـلـمـ الـمـلـقـبـةـ عـنـهـمـ بـالـإـلـهـيـةـ.

قـلـتـ:ـ أـمـاـ اـسـتـبعـادـهـ أـنـ يـكـونـ هـنـاـ عـقـلـ بـرـيـءـ مـنـ الـمـادـ يـعـقـلـ الـأـشـيـاءـ بـلـوـازـمـهـ الـذـاتـيـةـ عـلـىـ جـهـةـ الـحـصـرـ لـهـ،ـ فـلـيـسـ اـمـتـاعـهـ مـنـ الـأـمـورـ الـمـعـرـفـةـ بـأـنـفـسـهـاـ

ولا أيضاً وجوب وجوده من الأمور المعروفة بأنفسها، لكن القوم، أعني الفلسفه  
يزعمون أنه قد قام البرهان عندهم على وجود عقل بهذه الصفة.

واما وجود خيالات غير متناهية فممتنع على كل جزئي متخيل، وأما وجود  
ما لا نهاية له في العلم القديم، وكيف يقع الأعلام بالجزئيات الحادثة في  
المستقبل للإنسان من قبل العلم القديم فأمر يدعى القوم أن عندهم بيانه من قبل  
أن النفس تعقل من ذلك المعنى الكلي الذي في العقل لا من الجزئي الذي  
يخص وقتها، والأشخاص المعروفة عندها، لأن النفس هي بالقوة جميع  
الموجودات وما بالقوة فهو يخرج إلى الفعل: إما من قبل الأمور المحسوسة،  
وإما من قبل طبيعة العقل المتقدمة على المحسوسات في الوجود؛ أعني العقل  
الذى من قبله صارت الموجودات المحسوسة معقولة متقدمة لا من جهة أن في  
ذلك العلم خيالات لأشخاص لا نهاية لهم.

وبالجملة فيزعمون: إنه قد اتحد العلمان الكلي والجزئي في العلم  
المفارق للمادة، وإنه إذا فاض ذلك العلم على ما هبنا انقسم إلى كلي وجزئي  
ولبس ذلك العلم لا كلياً ولا جزئياً.

وهذا أو ضدء ليس يمكن أن يتبعن في هذا الموضوع وإنما التكلم في هذه  
الأشياء في هذا الموضوع بمترلة منأخذ مقدمات هندسية ليس لها شهرة تفعل  
فيها تصديقاً ولا إقناعاً في بادئ الرأي فضرب بعضها ببعض؛ أعني جعل  
يعرض بعضها على بعض فإن ذلك من أضعف أنواع الكلام وأخسه لأنه ليس  
يقع بذلك تصديق برهاني ولا إقناعي.

وكذلك العلم بالفروق التي بين نفوس الأجرام السماوية وبين نفس  
الإنسان هي كلها مطالب غامضة ومتى نتكلم في شيء منها في غير موضعه أتى  
الكلام فيها إما غريباً وإما إقتصاعياً، وفي بادئ الرأي؛ أعني من مقدمات ممكنة  
مثل قولهم: إن النفس الغضبية والشهوانية تعرف النفس الإنسانية عن إدراك ما  
شأن النفس أن تدركه، فإن هذه الأقوابيل وأمثالها يظهر من أمرها أنها ممكنة وأنها  
تحتاج إلى أدلة وأنها يتطرق إليها إمكانات كثيرة متقابلة.

فهذا آخر ما رأينا أن نذكره في تعريف الأقوابيل التي وقعت في هذا  
الكتاب في المسائل الإلهية، وهي معظم ما في هذا الكتاب. ثم نقول بعد هذا  
إن شاء الله تعالى في المسائل الطبيعية.

أما الملقب

بالطبيعيات

فهي علوم كثيرة

نذكر أقسامها إلى قوله: وإنما نخالقهم من جملة هذه العلوم في أربع مسائل:  
قلت: أما ما عدده من أجنس «العلم الطبيعي» الشمانية فصحيح على  
ذهب أرسطو.

وأما العلوم التي عددها على أنها فروع له فليس كما عدتها.

أما الطب فليس هو من العلم الطبيعي، وهو صناعة عملية تأخذ مبادئها  
من العلم الطبيعي لأن العلم الطبيعي نظري والطب عملي. وإذا تكلمنا في  
شيء مثـرـك للعلمـينـ فمنـ جـهـتينـ مثلـ تـكـلـمـناـ فيـ الصـحةـ وـالـمـرـضـ وـذـلـكـ أـنـ  
صاحبـ الـعـلـمـ الطـبـيـعـيـ يـنـظـرـ فيـ الصـحـةـ وـالـمـرـضـ منـ حـيـثـ هـمـاـ منـ أـجـنـاسـ  
المـوـجـودـاتـ الطـبـيـعـيـةـ،ـ وـالـطـبـيـبـ يـنـظـرـ فيـهـمـاـ منـ حـيـثـ يـحـفـظـ أحـدـهـمـاـ وـيـبـطـلـ  
الـأـخـرـ؛ـ أـعـنـيـ أـنـهـ يـنـظـرـ فيـ الصـحـةـ منـ حـيـثـ يـحـفـظـهـاـ وـفـيـ الـمـرـضـ منـ حـيـثـ  
يـزـيلـهـ.

وأما علم أحكام النجوم فليس هو أيضاً منها، وإنما هو علم بتقدمة المعرفة  
بما يحدث في العالم وهو من نوع الزجر والكهانة. ومن هذا الجنس هو أيضاً  
علم الفراسة إلا أن علم الفراسة هو علم بالأمور الخفية الحاضرة لا المستقبلة.  
وعلم التعبير هو أيضاً من نحو علوم تقدمة المعرفة بما يحدث وليس هذا  
الجنس من العلم لا نظرياً ولا عملياً وإن كان قد يظن به أنه يتضمن به في العمل.  
وأما علوم الظلسمات فهي باطلة فإنه ليس يمكن إن وضعنا أن للتنصب

الفلكلورية تأثيراً في الأمور المصنوعة أن يكون ذلك التأثير لها إلا في المصنوع لا أن يتعدى تأثير ذلك المصنوع إلى شيء آخر خارج عنه.

وأما علوم الحيل فهي داخلة في باب التعجب ولا مدخل لها في الصنائع النظرية.

وأما الكيمياء فصناعة مشكوك في وجودها وإن وجدت فليس يمكن أن يكون المصنوع منها هو المطبوع بعينه لأن الصناعة قصاراًها إلى أن تتشبه بالطبيعة ولا تبلغها في الحقيقة وأما هل تفعل شيئاً يشبه في الجنس الأمر الطبيعي فليس عندنا ما يوجب استحالة ذلك ولا إمكانه والذي يمكن أن يوقف منه على ذلك هو طول التجربة مع طول الزمان.

وأما الأربع مسائل التي ذكر فتحن نذكر واحدة واحدة منها.

قال أبو حامد : المسألة الأولى : حكمهم بأن هذا الاقتران المشاهد في الوجود بين الأسباب والمسيرات اقتران تلازم بالضرورة وليس في المقدور ولا في الإمكان إيجاد السبب دون المسبب ولا وجود المسبب دون السبب.

والثانية : قولهم أن النقوس الإنسانية جواهر قائمة بأنفسها ليست منطبقة في الجسم وإن معنى الموت انقطاع علاقتها عن البدن بانقطاع التدبير وإلا فهو قائم بنفسه في كل حال وزعموا أن ذلك عرف بالبرهان العقلي .

الثالثة : قولهم أن هذه النقوس يستحيل عليها العدم بل هي إذا وجدت فهي أبدية سرمدية لا يتصور فناؤها.

الرابعة : قولهم أن هذه النقوس يستحيل ردها إلى الأجسام.

إنما لزم النزاع في الأولى من حيث أنه ينبغي عليها إثبات المعجزات الخارقة للعادة مثل قلب العصا ثعباناً وإحياء الموتى وشق القمر ومن جعل مجاري العادات لازمة لزوماً ضروريًا أحال جميع ذلك وأولوا ما في القرآن من إحياء الموتى وقالوا أراد به إزالة موت الجهل بحياة العلم وأولوا تلقيف العصا سحر السحر على إبطال المحجة الإلهية الظاهرة على يدي موسى شبهات المنكرين وأما شنق القمر فربما أنكروا وجوده وزعموا أنه لم يتواتر.

ولم تثبت الفلسفه من المعجزات الخارقة للعادات إلا في ثلاثة أمور.

أحدها : في القوة المتخللة فإنهم زعموا أنها إذا استولت وقوت ولم يستغرقها الحراس والاشتغال أطلعت على اللوح المحفوظ وانطبع فيها صور الجزيئات الكائنة في المستقبل وذلك في البقظة للأبياء ولسائر الناس في النوم فهذه خاصية التوبة للقوة المتخللة.

الثاني: خاصية في الفرة العقلية النظرية وهو راجع إلى قوة الحدس وهو سرعة الانتقال من معلوم إلى معلوم فرب ذكي إذا ذكر له المداولون تباه للدليل وإذا ذكر له الدليل تبه للمدلول من نفسه وبالجملة إذا خطر له الحد الأوسط تباه للنتيجة وإذا حضر في ذهنه حد النتيجة خطر بباله الحد الأوسط الجامع بين طرفي النتيجة والناس في هذا منقسمون فمنهم من يتبه بنفسه ومنهم من يتبه بأدمني تباه ومنهم من لا يدرك مع التباه إلا يتعجب كثير وإذا جاز أن يتنهى طرف التقصان إلى من لا حدس له أصلًا حتى لا ينهيا لفهم المعقولات مع التباه جاز أن يتنهى طرف الفرة والزيادة إلى أن يتبه لكل المعقولات أو لاكثرها وفي أسرع الأوقات وأقر بها، ويختلف ذلك بالكمبة في جميع المطالب أو بعضها وفي الكيفية حتى يتفاوت في السرعة والقرب فرب نفس مقدسة صافية تستمر حساساً في جميع المعقولات وفي أسرع الأوقات فهو النبي الذي له معجزة من الفرة النظرية فلا يحتاج في المعقولات إلى تعلم بل كانه متعلم من نفسه وهو الذي وصف بأنه يكاد زيتها بضمير، ولو لم تمسه نار، نور على نور.

الثالث: القوة النفسية العملية قد تنتهي إن حد تأثير بها الطبيعتيات وتتسخر مثاله أن النفس منا إذا توهمت شيئاً خدمتها الأعضاء والقوى التي فيها فتحركت إلى الجهة المختلبة المطلوبة حتى إذا توهם شيئاً طيب المذاق تحليبت أشدهاته وانتهضت القوة الملعبة الفياضة باللعناب من معادنه وإذا تصور الواقع انتهضت القوة فنشرت الآلة بل إذا مثى على جذع ممدود على فضاء طرافه على حاطنين اشتد وهمه للسقوط فانفعم الجسم بتوهمه وسقط ولو كان ذلك على الأرض لمثى عليه ولم يسقط وذلك لأن الجسم والقوى الجسمانية خلقت خادمة مسخة للنفوس ويختلف ذلك باختلاف صفاء النفوس وقوتها. فلا يبعد أن تبلغ قوة النفس إلى حد تخدمه القوة الطبيعية في غير بدنها لأن نفسه ليست منطبقة في بدنها إلا أن له نوع تزوج وسوق إلى تدبيرة خلق ذلك في جبلته فإذا جاز أن نطعنه أجسام بدنه لم يتمتع أن يطعنه غير بدنه فينقطع نفسه إلى هبوب ريح أو نزول مطر أو هجوم صاعقة أو تزلزل أرض تنحسر بقزم وذلك موقف حصوله على حدوث برودة أو سخونة أو حرارة في الهواء فيحدث من نفسه تلك السخونة أو البرودة، وتولد منه هذه الأمور من غير حضور سبب طبيعي ظاهر، ويكون ذلك معجزة للنبي ولكن إنما يحصل ذلك في هواء مستعد للقبول ولا يتنهى إلى أن ينقلب الخشب حباناً أو يشق القمر الذي لا يقبل الانحراف.

فهذا مذهبهم في المعجزات ونحن لا ننكر شيئاً مما ذكروه وأن ذلك مما يكون للأنياء وإنما ننكر افتقارهم عليه ومنهم قلب المعصي ثعباناً وإحياء الموتى وغيره فلزم الخوض في هذه المسألة لإثبات المعجزات ولأمر آخر وهو نصرة ما أطير عليه المسلمين من أن الله تعالى قادر على كل شيء فلتختضن في المقتصد.

قلت أما الكلام في المعجزات فليس فيه للقدماء من الفلاسفة قول لأن هذه كانت عندهم من الأشياء التي لا يجب أن يتعرض للفحص عنها وتتحمل مسائل فإنها مبادئ الشرائع، والفاخذ عندها والمشكك فيها يحتاج إلى عقوبة

عندهم مثل من يفحص عن سائر مبادئ الشرائع العامة مثل هل الله موجود؟ وهل السعادة موجودة؟ وهل الفضائل موجودة؟ وأنه لا يشك في وجودها وإن كافية وجودها هو أمر إلهي معجز عن إدراك العقول الإنسانية، والعلة في ذلك أن هذه هي مبادىء الأعمال التي يكون بها الإنسان فاضلاً، ولا سبيل إلى حصول العلم إلا بعد حصول الفضيلة، فوجب ألا يتعرض للفحص عن المبادىء التي توجب الفضيلة قبل حصول الفضيلة وإذا كانت الصنائع العلمية لا تتم إلا بأوضاع ومصادرات يتسللها المعلم أولاً فآخر أين يكون ذلك في الأمور العملية. وأما ما حكاه في أسباب ذلك عن الفلسفة فهو قول لا أعلم أحداً قال به إلا ابن سينا. وإذا صاح الوجود وأمكن أن يتغير جسم عما ليس بجسم ولا قوة في جسم بغير استحالة فإن ما أعطى من ذلك السبب ممكناً، وليس كل ما كان ممكناً في طبعه يقدر الإنسان أن يفعله فإن الممكناً في حق الإنسان معلوم وأكثر الممكناً في أنفسها ممتنعة عليه فيكون تصدق النبي أن يأتي بخارق هو ممتنع على الإنسان ممكناً في نفسه، وليس يحتاج في ذلك أن يضع أن الأمور الممتنعة في العقل ممكناً في حق الأنبياء.

وإذا ثأملت المعجزات التي صاح وجودها وجدتها من هذا الجنس وأبينها في ذلك كتاب الله العزيز الذي لم يكن كونه خارقاً من طريق السمع كانقلاب العص حية وإنما ثبت كونه معجزاً بطريق الحس والاعتبار لكل إنسان وجد ويوجد إلى يوم القيمة. وبهذا فاقت هذه المعجزات سائر المعجزات. فليكتف بهذا من لم يقنع بالسكتوت عن هذه المسألة وليعرف أن طريق الغواص في تصديق الأنبياء طريق آخر قد نبه عليه أبو حامد في غير ما موضع وهو الفعل الصادر عن الصفة التي بها سمي النبي نبياً الذي هو الإعلام بالغيب ووضع الشرائع الموافقة للحق والمفيدة من الأعمال ما فيه سعادة جميع الخلق.

وأما ما حكاه في الرؤيا عن الفلسفه فلا أعلم أحداً قال به من القدماء إلا ابن سينا والذي يقول به القدماء في أمر الوحي والرؤيا إنما هو عن الله تبارك وتعالى بتوسط موجود روحي ليس بجسم وهو واهب العقل الإنساني عندهم وهو الذي تسميه الحدث منهم العقل الفعال ويسمى في الشريعة ملكاً.

فلننعد إلى ما قاله في المسائل الأربع.

المسألة الأولى (من العلم الطبيعي)  
(المسألة السابعة عشر)  
(السيبة)

قال أبو حامد: الاقتران بين ما يعتقد في العادة سبباً وما يعتقد مسبباً ليس ضرورياً عندنا بل كل شبيه ليس هذا ذاك ولا ذلك هذا، ولا إثبات أحدهما متضمن لإثبات الآخر، ولا نفيه متضمن لنفي الآخر، فليس من ضرورة وجود أحدهما وجود الآخر، ولا من ضرورة عدم أحدهما عدم الآخر، مثل: الري والشرب، والشبع والأكل، والاحتراق ولقاء النار، والنور وطلوع الشمس، والموت وجز الرقبة، والشفاء وشرب الدواء، وإسهال البطن واستعمال المسهل، وهلم جراً إلى كل المشاهدات من المفترضات في الطب والتجمom والصناعات والحرف. وإن اقترانهما لما سبق من تقدير الله سبحانه لهخلفها على التساوي لا لكونه ضرورياً في نفسه غير قابل للقول بل لتقدير. وفي المقدور خلق الشبع دون الأكل، وخلق الموت دون حر الرقبة، وإدامة الحياة مع حر الرقبة، وهلم جراً إلى جميع المفترضات. وأنكر الفلسفة إمكانه وادعوا استحالته. والنظر في هذه الأمور الخارجية عن الحصر يطول فلتنيين مثلاً واحداً وهو الاحتراق والقطن مثلاً مع ملقاء النار فإنما تجوز وقوع الملافة بينهما دون الاحتراق، ونجوز حدوث انقلاب القطن رماداً محترقاً دون ملقاء النار وهم ينكرون جوازه.

وللكلام في هذه المسألة ثلاثة مقامات:

المقام الأول: أن يدعى الخصم أن فاعل الاحتراق هو النار فقط وهو فاعل بالطبع لا بالاختيار، فلا يمكنه الكف عما هو في طبيعة بعد ملاقاته لم محل قابل له.

وهذا ما ننكره بل نقول فاعل الاحتراق يخلق السواد في القطن، والتفرق في أجزائه، وجعله حرقاً ورماداً هو الله تعالى أما بواسطة الملائكة أو بغير واسطة فاما النار فهي جمد لا فعل لها. فما الدليل على أنها الفاعل، وليس لهم دليل إلا مشاهدة حصول الاحتراق عند ملقاء النار، والمشاهدة تدل على الحصول عليه ولا تدل على الحصول به، وإنه لا علة

سواء إذ لا خلاف في أن اثلاف الروح بالقوى المدركة والممحركة في نطف الحيوانات ليس يتولد عن الطابع المحصور في الحرارة والبرودة والرطوبة والجفون، ولا أن الأب فاعل الجنين بإيقاع الطقطة في الرحم، ولا هو فاعل حيote وبصره وسممه وسائر المعانى التي فيه، ومعلوم أنها موجودة عنده ولم يقل أحد أنها موجودة به، بل وجودها من جهة الأول إما بغير واسطة وإما بواسطة الملائكة الموكلين بهذه الأمور الحادثة وهذا مما نقطع به الفلاسفة القائلون بالصانع والكلام منهم فقد تبين أن الوجود عند الشيء لا يدل أنه موجود به. بل نبين هذا بمثال وهو أن الأكمه لو كان في عينيه غشاوة ولم يسمع من الناس الفرق بين الليل والنهار لو انكشفت الغشاوة عن عينيه نهاراً وفتح أجهانه فرأى الألوان ظن أن الإدراك الحاصل في عينيه لصور الألوان فاعلة فتح البصر وأنهما كان بصره سليماً ومتفتحاً والحجاج مرتفعاً والشخص المقابل متلون، فيلزم لا محالة أن يبصر ولا يعقل لا يبصر حتى إذا غربت الشمس وأظلمت الهراء. علم أن نور الشمس هو السبب في انطباع الألوان في بصره، فمن أين يأتى الشخص أن يكون في البادي للوجود علل وأسباب تفليس منها هذه العوائد عند حصول ملاقاة بينها، إلا أنها ثانية ليس تندم ولا هي أجسام متحركة فتغير ولو انعدمت أو غابت لأدركنا التفرقة وفهمنا أن ثم سبباً وراء ما شاهدناه وهذا ما لا مخرج عنه على قياس أصلهم. ولهذا انقى محققوهم على أن هذه الأعراض والحوادث التي تحصل عند وقوع الملاقاة بين الأجسام، وعلى الجملة عند اختلاف نسبها إنما تفليس من عند واهب الصور وهو ملك أو ملائكة حتى قالوا انطباع صورة الألوان في العين يحصل من جهة واهب الصور، وإنما طلوع الشمس والحدقة السليمة والجسم المتلون معدات ومهبات لقبول المحل هذه الصورة وطردوا هذا في كل حدث، وهذا يبطل دعوى من يدعى أن النار هي الفاعلة للاحتراف، والخزي هو الفاعل للتبشع، والدواء هو الفاعل للصحبة، إلى غير ذلك من الأسباب.

قلت: أما إنكار وجود الأسباب الفاعلة التي تشاهد في المحسوسات فقول سفسطاني، والمتكلم بذلك إما جاحد بلسانه لما في جنانه، وإما منقاد لشبهة سفسطانية عرضت له في ذلك. ومن ينفي ذلك فليس يقدر أن يعرف أن كل فعل لا بد له من فاعل. وأما أن هذه الأسباب مكتفية بنفسها في الأفعال الصادرة عنها أو إنما تتم أفعالها بسبب من خارج، إما مفارق، وإما غير مفارق، فأما ليس معروفاً بنفسه وهو مما يحتاج إلى بحث وفحص كثير. وإن القوا هذه الشبهة في الأسباب الفاعلة التي يحس أن بعضها يفعل بعضاً لموضع ما هبنا من المفعولات التي لا يحس فاعلها، فإن ذلك ليس بحق. فإن التي لا تحس أسبابها إنما صارت مجهلة ومطلوبة من أنها لا يحس لها أسباب فإن كانت الأشياء التي لا تحس لها أسباب مجهلة بالطبع، ومطلوبة، فما ليس بمعهول

فأسبابه محسوسة ضرورة، وهذا من فعل من لا يفرق بين المعروف بنفسه والمحظوظ. فما أتى به في هذا الباب مغالطة سلطانية.

وأيضاً فماذا يقولون في الأسباب الذاتية التي لا يفهم الموجود إلا بفهمها، فإنه من المعروف بنفسه أن للأشياء ذات وصفات هي التي اقتضت الأفعال الخاصة بموجود موجود، وهي التي من قبلها اختلفت ذات الأشياء وأسماؤها وحدودها. فلو لم يكن له طبيعة تخصه لما كان له اسم يخصه ولا حد وكانت الأشياء كلها شيئاً واحداً ولا شيئاً واحداً، لأن ذلك الواحد يسأل عنه هل له فعل واحد يخصه أو انفعال يخصه أو ليس له ذلك. فإن كان له فعل يخصه فهنا أفعال خاصة صادرة عن طبائع خاصة، وإن لم يكن له فعل يخصه واحد فالواحد ليس بوحدة. وإذا ارتفعت طبيعة الواحد ارتفعت طبيعة الموجود. وإذا ارتفعت طبيعة الموجود لزم العدم. وأما هل الأفعال الصادرة عن موجود موجود ضرورية الفعل فيما شأنه أن يفعل فيه أو هي أكثرية أو فيها الأمران جميعاً فمطلوب يستحق الفحص عنه. فإن الفعل والانفعال الواحد بين كل شيئين من الموجودات إنما يقع بإضافة من الإضافات التي لا تنتهي، فقد تكون إضافة تابعة لإضافة ولذلك لا يقطع على أن النار إذا دنت من جسم حساس فعلت ولا بد، لأنه لا يبعد أن يكون هنالك موجود يوجد له إلى الجسم الحساس إضافة تعود تلك الإضافة الفاعلة للنار، ومثل ما يقال في حجر الطلق وغيره، لكن هذا ليس يوجب سلب النار صفة الإحرار ما دام باقياً لها اسم النار وحدها.

وأما أن الموجودات المحدثة لها أربعة أسباب: فاعل، ومادة، وصورة، وغاية، فذلك شيء معروف بنفسه، وكذلك كونها ضرورية في وجود المسببات وبخاسته التي هي جزء من الشيء المسبب؛ أعني التي سماها قوم مادة وقام شرطاً ومحلاً، والتي يسميها قوم صورة، وقوم صفة نفسية، والمتكلمون يعترفون بأن هنا شروطاً هي ضرورية في حق المشروط، مثل ما يقولون: إن الحياة شرط في العلم، وكذلك يعترفون بأن للأشياء حقائق وحدوداً وأنها ضرورية في وجود الموجود، ولذلك يطردون الحكم في ذلك في الشاهد والغائب على مثال واحد، وكذلك يفعلون في الموارث اللاحمة لجوهر الشيء وهو الذي يسمونه الدليل مثل ما يقولون أن الانقاض في الموجود يدل على كون الفاعل عاقلاً، وكون الموجود مقصوداً به غاية ما يدل على أن الفاعل له عالم

به . والعقل ليس هو شيء أكثر من إدراكه الموجودات بأسبابها وبه يفترق من سائر القوى المدركة فمن رفع الأسباب فقد رفع العقل .

وصناعة المنطق تضع وضعاً أن هنا أسباباً ومسببات وأن المعرفة بتلك المسبيبات لا تكون على التمام إلا بمعرفة أسبابها، فرفع هذه الأشياء هو مبطل للعلم ورفع له فإنه يلزم لا يكون هنالك شيء معلوم أصلاً علماً حقيقياً، بل إن كان فمظنون، ولا يكون هنالك برهان، ولا حد أصلأ، وترتفع أصناف المحمولات الذاتية التي منها تألف البراهين . ومن يضع أنه ولا علم واحد ضروري يلزمه لا يكون قوله هذا ضرورياً . وأما من يسلم أن هنا أشياء بهذه الصفة وأشياء ليست ضرورية وتحكم النفس عليها حكماً ظنياً وتوهم أنها ضرورية وليس ضرورية فلا ينكر الفلسفة ذلك . فإن سموا مثل هذا عادة جاز، وإن مما أدرى ما يريدون باسم العادة، هل يريدون أنها عادة الفاعل؟ أو عادة الموجودات، أو عادتنا عند الحكم على هذه الموجودات؟ ومحال أن يكون الله تعالى عادة . فإن العادة ملكرة يكتسبها الفاعل توجب تكرر الفعل منه على الأكثر، والله عز وجل يقول: ﴿ولن تجد لسته الله تبديلاً ولن تجد لسته الله تحويلًا﴾ وإن أرادوا أنها عادة للموجودات، فالعادة لا تكون إلا للذى نفس، وإن كانت في غير ذي نفس فهي في الحقيقة طبيعة، وهذا غير ممكن؛ أعني أن يكون للموجودات طبيعة تقتضي الشيء: إما ضرورياً وإما أكثرياً وإما أن تكون عادة لنا في الحكم على الموجودات . فإن هذه العادة ليست شيئاً أكثر من فعل العقل الذي يقتضيه طبعه وبه صار العقل عقلاً وليس تنكر الفلسفه مثل هذه العادة، فهو لفظ مموه إذا حقق لم يكن تحته معنى إلا أنه فعل وضعى مثل ما نقول: جرت عادة فلان أن يفعل كذا وكذا يريد أنه يفعله في الأكثر، وإن كان هذا هكذا كانت الموجودات كلها وضعية ولم يكن هنالك حكمة أصلأ من قبلها ينسب إلى الفاعل أنه حكيم .

فكمما قلنا لا ينبغي أن يشك في أن هذه الموجودات قد تفعل بعضها بعضها ومن بعض، وأنها ليست مكتفية بأنفسها في هذا الفعل، بل بفاعل من خارج، فعله شرط في فعلها بل في وجودها فضلاً عن فعلها . وأما ما جوهر هذا الفاعل أو الفاعلات فيه اختلاف الحكماء من وجه ولم يختلفوا من وجه، وذلك أنهم كلهم اتفقوا على أن الفاعل الأول هو برىء عن المادة وأن هذا الفاعل فعله

شرط في وجود الموجودات، وفي وجود أفعالها، وأن هذا الفاعل يتناول فعله هذه الموجودات بوساطة معقول له هو غير هذه الموجودات، فبعضهم جعله الفلك فقط وبعضهم جعل مع الفلك موجوداً آخر بريئاً من الهيولى وهو الذي يسمونه واهب الصور. والفحص عن هذه الآراء ليس هذا موضعه وأشرف ما تفحص عنه الفلسفة هو هذا المعنى. فإن كنت من يشتق إلى هذه الحقائق فاسلك إلى الأمر من بابه. وإنما وقع اختلافهم في حدوث الصور الجوهرية وبخاصة النفسانية، لأنهم لم يقدروا أن ينسبوا هذه إلى الحار والبارد والرطب والبايس التي هي أسباب ما تحدث هنا من الطباتع عندهم وتفسد، والدهرية هم الذين ينسبون كل ما يظهر هنا مما ليس له سبب ظاهر إلى الحار والبارد والرطب والبايس ويقولون: إنه عندما تمتزج هذه الأسطقفات امتزجاً ما تحدث هذه الأشياء على أنها تابعة لتلك الأمزجة مثل ما تحدث الألوان وسائر الأعراض، وقد عنيت الفلسفة بالرد على هؤلاء.

قال أبو حامد: المقام الثاني: مع من يسلم أن هذه الحوادث تفليس عن مباديء الحوادث ولكن الاستعداد لقبول الصور يحصل بهذه الأسباب المشاهدة الحاضرة، إلا أن تلك المباديء أيضاً تصدر الأشياء عنها باللزمون والطبع لا على سبيل التروي والاختيار صدور النور من الشمس، وإنما افترقت المجال في القبول لاختلاف استعدادها فإن الجسم الصقيل يقبل شعاع الشمس وبرده حتى يستضيء به موضع آخر والمدر لا يقبل والهوا لا يمنع تفود نوره، والحجر يمنع وبعض الأشياء يلين بالشمس وبعضها يتصلب وبعضها يبصق كثوب الفصار وبعضها يسود كوجهه والمبدأ واحد والآثار مختلفة لاختلاف الاستعدادات في المجال فكذا مباديء الوجود فياضة بما هو صادر منها لا منع عندها ولا بخل، وإنما التقصير في القوابل. وإذا كان كذلك فمهما فرضنا النار يصنفها وفرضنا قطتين متماثلتين لاقتا النار على وتبيرة واحدة فكيف يتصور أن تحرق أحديهما دون الأخرى، وليس ثم اختيار وعن هذا المعنى أنكروا وقع إبراهيم عليه السلام في النار مع عدم الاحتراق وبقاء النار ناراً وزعموا: إن ذلك لا يمكن إلا بسلب الحرارة من النار، وذلك يخرجها عن كونها ناراً أو بغلب ذات إبراهيم عليه السلام ورده حجرأ أو شيئاً لا يؤثر فيه النار، ولا هذا ممكن ولا ذلك ممكن.

قلت: إن من زعم من الفلسفه أن هذه الموجودات المحسوسة ليست فاعلة ببعضها في بعض، وإنما الفاعل لها مبدأ من خارج فهو لا يقدر أن يقول: إن الذي يظهر من فعل بعضها في بعض هو أمر كاذب بالكل ولكن يقول: إنها تفعل بعضها في بعض استعداداً لقبولها الصور عن المبدأ الذي من خارج، ولكن لست أعلم أحداً قال بهذا من الفلسفه على الاطلاق وإنما قالوا: ذلك

في الصور الجوهرية، وأما الأعراض فلا. فإنهم كلهم متفقون على أن الحرارة تفعل حرارة مثلها وكذلك سائر الكيفيات الأربع، لكن من حيث يحفظ بها حرارة الناس الأسطقية والحرارة التي تصدر من الأجرام السماوية. وأما ما نسبه إلى الفلسفة من أن المبادىء المفارقة تفعل بالطبع لا بالاختيار فلم يقل به أحد يعتقد به بل كل ذي علم فاعل عندهم باختيار لكن لموضع الفضيلة التي هنالك لا يصدر عندهم من الضددين إلا أفضليهما و اختيارها ليس لشيء يكمل ذاتها، إذ كان ليس في ذاتها نقص بل ليكمل به من الموجودات من في طباعه نقص.

وأما ما نسبه من الاعتراض على معجزة إبراهيم عليه السلام فشيء لم يقله إلا الزنادقة من أهل الإسلام. فإن الحكماء من الفلسفه ليس يجوز عندهم التكلم ولا الجدل في مبادئ الشرائع وفاعل ذلك عندهم محتاج إلى الأدب الشديد، وذلك أنه لما كانت كل صناعة لها مبادىء، وواجب على الناظر في تلك الصناعة أن يسلم مبادئها ولا يعرض لها، ولا ببطال، كانت الصناعة العملية الشرعية أخرى بذلك، لأن المشي على الفضائل الشرعية هو ضروري عندهم، ليس في وجود الإنسان بما هو إنسان، بل وبما هو إنسان عالم. ولذلك يجب على كل إنسان أن يسلم مبادئه الشرعية وأن يقلد فيها ولا بد الواقع لها فإن جحدها والمناظرة فيها مبطل لوجود الإنسان، ولذلك وجب قتل الزنادقة. فالذى يجب أن يقال فيها أن مبادئها هي أمور إلهية تفوق العقول الإنسانية فلا بد أن يعترف بها مع جهل أسبابها، ولذلك لا نجد أحداً من القدماء تكلم في المعجزات مع انتشارها وظهورها في العالم لأنها مبادئ ثبيت الشرائع. والشرائع مبادئ الفضائل ولا فيما يقال منها بعد الموت، فإذا نشأ الإنسان على الفضائل الشرعية كان فاضلاً بإطلاق فإن تمادي به الزمان والسعادة إلى أن يكون من العلماء الراسخين في العلم فعرض له تأويل في مبدأ من مبادئها، ففرضه إلا يصرح بذلك التأويل وأن يقول فيه كما قال سبحانه: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمِنًا بِهِ كُلُّ مَنْ عَنِّدَ رَبِّنَا﴾ هذه هي حدود الشرائع وحدود العلماء.

قال أبو حامد: والجواب له مسلكان: .

الأول أن نقول: لا نسلم أن المبادىء ليست تفعل بالاختيار وأن الله تعالى لا يفعل بالإرادة وقد فرغنا عن إبطال دعواهم في ذلك في مسألة حدث العالم فإذا ثبت أن الفاعل يخلق الاحتراق بإرادة عند ملاقاة القطنة النار أمكن في المقل لا يخلق مع وجود الملاقة.

قلت: الذي وضع هنها أنه قد ثبت إيهاماً للخصم هو الذي يدافع به الخصم ويقول: لا دليل عليه، وهو أن الفاعل الأول يفعل الإحرار دون واسطة خلقها لتكون من النار، فإن دعوى مثل هذا ترفع الحس في وجود الأسباب والمبنيات، فلا يشك أحد من الفلاسفة في أن الإحرار الواقع في القطن من النار، مثلاً، إن النار هي الفاعلة له لكن لا بإطلاق، بل من قبل مبدأ من خارج هو شرط في وجود النار فضلاً على إحراقتها، وإنما يختلفون في هذا المبدأ ما هو هل هو مفارق؟ أو هو واسطة بين الحادث والمفارق سوى النار.

قال أبو حامد مجبياً عن الفلسفة:

فإن قيل: هذا يجر إلى ارتکاب محالات شنيعة فإنه إذا انكرتم لزوم المبنيات عن أسبابها وأضيفت إلى إرادة مخترعها ولم يكن للإرادة أيضاً منهجه مخصوص متبعين، بل أمكن تفته وتتوه فليجوز كل واحد منها أن يكون بين يديه سباع ضارية ونيران مشتعلة وجبار راسية وأعداء مستعدة بالأسلحة وهو لا يراها، لأن الله تعالى ليس بخلق الرؤبة له. ومن وضع كتاباً في بيته فليجوز أن يكون قد انقلب عند رجوعه إلى بيته غلاماً أمراً عاقلاً متصرفًا أو انقلب حيواناً، ولو ترك غلاماً في بيته فليجوز انقلابه كلباً أو ترك الرماد فليجوز انقلابه سكاً وإنقلاب الحجر ذهباً والذهب حجراً وإذا سئل عن شيءٍ من هذا فيبنيغى أن يقول لا أدرى ما في البيت الآن وإنما القدر الذي أعلمك أنه ترك في البيت كتاباً ولعله الآن فرس وقد لطخ بيت الكتب ببوله وروشه وإنما ترك في البيت خبزة ولعلها انقلبت شجرة فتاج فإن الله تعالى قادر على كل شيءٍ وليس من ضرورة الفرس أن يخلق من النطفة ولا من ضرورة الشجرة أن تخلق من البذر بل ليس من ضرورته أن يخلق من شيءٍ، فلعله خلق أشياء لم يكن لها وجود من قبل، بل إذا نظر إلى إنسان لم يره إلا الآن وقيل له هل هذا مولود فليردد وليقل يحتمل أن يكون بعض الفواكه في السوق قد انقلب إنساناً وهو ذلك الإنسان، فإن الله قادر على كل شيءٍ ممكناً وهذا ممكن فلا بد من التردد فيه وهذا فن يتسع المجال في تصويره وهذا القدر كاف.

ولما حكى هذا الكلام عن الفلسفة أتي بجواب فقال:

والجواب أن تقول: إن ثبت أن الممكن كونه لا يجوز أن يخلق للإنسان علم بعدم كونه لزم هذه المعالات كلها ونحن لا نشك في هذه الصور التي أوردتموها، فإن الله تعالى خلق لنا علماً بأن هذه الممكنتات لم يفعلها ولم ندع أن هذه الأمور واجبة بل هي ممكنة يجوز أن تقع ويجوز أن لا تقع واستمرار العادة بها مرة بعد أخرى يرسخ في أذهاننا جريانها على وفق العادة الماضية ترسخاً لا تفك عنه. بل يجوز أن يعلم النبي من الآباء بالطرق التي ذكروها أن فلاناً لا يقدم من سفره غداً وقدمه ممكناً ولكن يعلم عدم وقوع ذلك الممكناً بل كما ينظر إلى العمami ، فيعلم أنه ليس يعلم الغيب في أمر من الأمور ولا يدرك المعقولات من

غير تعلم ومع ذلك فلا ينكر أن تتفوّق نفسه وحدسه بحيث يدرك ما يدركه الأنبياء على ما اعترفوا بامكانيه ، ولكن يعلمون أن ذلك الممكن لم يقع فإن خرق الله تعالى العادة يليقاعها في زمان خرق العادات اسلت هذه العلوم عن القلوب ولم يخلقها فلا مانع إذن من أن يكون الشيء ، ممكناً في مقدورات الله سبحانه وتعالى ، ويكون قد جرى في سابق علمه أنه لا يفعله مع إمكانه في بعض الأوقات ويخلق لنا العلم بأنه ليس بفعله في ذلك الوقت فليس في هذا الكلام إلا تشبع محض .

قلت : أما إذا سلم المتكلمون أن الأمور المقابلة في الموجودات ممكنة على السواء وأنها كذلك عند الفاعل ، وإنما يختص أحد الم مقابلين بارادة فاعل ليس لإرادته ضابط يجري عليه : لا دائمًا ، ولا في الأكثر ؛ فكل ما لزم المتكلمين من الشناعات يلزمهم . وذلك أن العلم اليقيني هو معرفة الشيء على ما هو عليه ، فإذا لم يكن في الوجود إلا إمكان الم مقابلين في حق القابل والفاعل فليس هنا علم ثابت بشيء ، أصلًا ولا طرفة عين إذا فرضنا الفاعل بهذه الصفة متسلطة على الموجودات مثل الملك الجائز ، ولوه المثل الأعلى الذي لا يع الناس عليه شيء في مملكته ، ولا يعرف منه قانون يرجع إليه ولا عادة ، فإن أفعال هذا الملك يلزم أن تكون مجهولة بالطبع ، وإذا وجد عنه فعل كان استمرار وجوده في كل آن مجهولاً بالطبع .

وانفصل أبي حامد من هذه المحالات بأن الله تعالى لو خلق لنا علمًا بأن هذه الممكنت لا تقع إلا في أوقات مخصوصة كأنك قلت : وقت المعجزة ليس بالفصل صحيح ، وذلك أن العلم المخلوق فيما إنما هو أبداً شيء تابع لطبيعة الموجود ، فإن الصادق هو أن يعتقد في الشيء أنه على الحال التي هو عليها في الوجود . فإن كان لنا في هذه الممكنت علم ، ففي الموجودات الممكنته حال هي التي يتعلق بها علمنا ، وذلك : بما من قبلها أنفسها ، أو من قبل الفاعل ، أو من قبل الأمرين ، وهي التي يعبرون عنها بالعادة . وإذا استحال وجود هذه الحال المسماة عادة في الفاعل الأول فلم يبق أن تكون إلا في الموجودات ، وهذه هي التي يعبر عنها كما قلنا الفلسفة بالطبيعة . وكذلك علم الله بالموجودات ، وإن كان علة لها فهي أيضًا لازمة لعلمه ، ولذلك لزم أن يقع الموجود على وفق علمه . فالعلم يقدوم زيد مثلاً ، إن وقع للنبي من قبل أعلام الله له ، فالسبب في وقوعه على وفق العلم ليس شيئاً أكثر من كون طبيعة الموجود تابعة للعلم الأزلي . فإن العلم بما هو علم لا يتعلق بما ليس له طبيعة محصلة . وعلم

الحالق هو السبب في حصول تلك الطبيعة للموجود التي هو بها متعلق، فجهلنا نحن بالممكنتات إنما هو من قبل جهلنا بهذه الطبيعة التي تقتضي له الوجود أو عدمه، فإنه لو كانت المتقابلات في الموجودات على السواء من قبل نفسها، ومن قبل الأسباب الفاعلة لها لكان يلزم : إنما لا توجد ولا ت عدم ، أو توجد وت عدم معاً، وإذا كان ذلك كذلك فلا بد أن يتراجع أحد المتقابلين في الوجود والعلم بوجود تلك الطبيعة التي هي توجب أحد المتقابلين على التحصل . والعلم المتعلق بها هو إنما علم متقدم عليها وهو العلم الذي هي معلولة عنه، وهو العلم القديم، أو العلم التابع لها وهو العلم الغير القديم . والوقوف على الغيب ليس هو شيئاً أكثر من الاطلاع على هذه الطبيعة . وحصول العلم لنا فيما ليس عندنا دليل يتقدم عليها هو الذي يسمى للناس رؤيا وللأنبياء وحيا والإرادة الأزلية والعلم الأزلي هي الموجبة في الموجودات لهذه الطبيعة وهذا هو معنى قوله سبحانه : ﴿ قل لا يعلم من في السموات والأرض والغيب إلا الله ﴾ . وهذه الطبيعة قد تكون واجبة وقد يكون حدوثها على الأكثر ، والمنامات والوحي كما قلنا إنما هو إعلام بهذه الطبيعة في الموجودات الممكنته والصنائع التي تدعى تقدمة المعرفة بما يوجد في المستقبل ، إنما عندها آثار نزرة من آثار هذه الطبيعة أو الخلقة أو كيف شئت أن تسميتها ، أعني المحصلة في نفسها التي يتعلق بها العلم .

قال أبو حامد :

السلوك الثاني : وفي الخلاص من هذه التشريعات ، وهو أن نسلم أن النار خلقت خلقة إذا لا أقامها فقطتان متماثلتان أحقرتلهما ولم تفرق بينهما إذا تماثلت من كل وجه ، ولكننا مع هذا نجوز أن يلقى نبي في النار فلا يحرق إما بتغير صفة النار ، أو بتغير صفة النبي فيحدث من الله تعالى أو من الملائكة صفة من النار يقصر سخونتها على جسمها بحيث لا تتعداه فيبقى معها سخونتها وتكون على صورة النار وحقيقةها ولكن لا تعلق سخونتها وأثرها أو يحدث في بدن الشخص صفة ولا يخرجه عن كونه لحمًا وعظمةً فيدفع أثر النار . فإنما نرى من يطلي نفسه بالطلق ثم يقعد في نور موقد ولا يتأثر به والذي لم يشاهد ذلك ينكرو . فإنكار الخصم اشتغال القدرة على إثبات صفة من الصفات في النار أو في البدن يمنع الاحتراق وإنكار من لم يشاهد الطلاق وأثره وفي مقدورات الله غرائب وعجائب ونحن لم نشاهد جميعها فلم يتبيني أن تذكر إمكاناتها ونحكم باستحالتها . وكذلك إحياء الميت وقلب العصا ثعباناً يمكن بهذا الطريق وهو أن المادة قابلة لكل شيء ، فالتراب وسائر العناصر يستحيل ثعباناً ثم النبات يستحيل عند أكل الحيوان له دمًا ثم الدم يستحيل منها ، ثم المني ينصب في

الرحم فيتخلق حيواناً وهذا يحكم المادة واقع في زمان متناول فلم يحيل الشخص أن يكون في مقدور الله تعالى أن يدير المادة في هذه الأطوار في وقت أقرب مما عهد فيه وإذا جاز في وقت أقرب فلا ضبط للأقل فستتعجل هذه القرى في عملها ويحصل به ما هو معجزة للنبي . فإن قيل : وهذا يصدر من نفس النبي أو من مبدأ آخر من المبادئ عند افتراض النبي .

قلنا : وما سلمتموه من جواز نزول الأمطار والصواعق وتزلزل الأرض بقوة نفس النبي يحصل منه أو من مبدأ آخر فقولنا في هذا كقولكم في ذلك والأولى بنا وبكم إضافة ذلك إلى الله تعالى إما بغير واسطة ، أو بواسطة الملائكة . ولكن وقت استحقاق حصولها إنصراف همة النبي إليه وتعيين نظام الخير في ظهوره لاستمرار نظام الشر فيكون ذلك مرجحاً جهة الوجود ويكون الشيء في نفسه ممكناً والمبدأ به سمحًا جواداً ولكن لا يفيض منه إلا إذا ترجحت الحاجة إلى وجوده ، وصار الخير متيناً فيه ولا يصير الخبر متيناً فيه إلا إذا احتاج النبي في إثبات نبوته إلى لإفاضة الخير .

فهذا كله لأنق بمساق كلامهم ولازم لهم مهما فتحوا باب الاختصاص للنبي بخاصة تخالف عادة الناس فإن مقادير ذلك الاختصاص لا يضبط في العقل يمكنه فلم يجب معه التكذيب لما تواتر نقله وورد الشرع بتصديقها . وعلى الجملة لما كان لا يقبل صورة الحيوان إلا النطفة وإنما تفيض القرى الحيوانية عليها من الملائكة التي هي مباديء الموجودات عندهم ولم يتخلق قط من نطفة الإنسان إلا إنسان ومن نطفة الفرس إلا فرس من حيث ان حصوله من الفرس أوجب ترجيحاً لمناسبة صورة الفرس على سائر الصور فلم يقبل إلا الصورة المترجمة بهذا الطريق ولذلك لم ينبع قط من الشعير حنطة ولا من بذر الكمشري نفاح ثم رأينا اجتناساً من الحيوانات تولد من التراب ولا تتوالد قط كالديدان ومنها ما يتولد ويتوالد جميعاً كالفار والجحش والغريب ، وكان تولدها من التراب ، ويختلف استعدادها لقبول الصور بأمور غائبة عنا ولم يكن في القوة البشرية الاطلاع عليها إذ ليس تفيض الصور عندهم من الملائكة بالتشهي ولا جراها بل لا يفيض على كل محل إلا ما تعيّن قوله له بكلونه مستعداً في نفسه والاستعدادات مختلفة ومبادرتها عندهم امتزاجات الكواكب واختلاف نسب الأجرام العلوية في حركاتها . فقد اتفق من هذا أن مباديء الاستعدادات فيها غرائب وعجائب حتى توصل أرباب الظلامات من علم خواص الجوهر المعدنية وعلم النجوم إلى مزاج القرى السماوية بالخصوص المعدنية فاختذوا أشكالاً من هذه الأرضية ، وطلبو لها طالعاً مخصوصاً من الطوالع وأخذثوا بها أموراً غريبة في العالم فربما دفعوا الحياة والعمر عن بلد والبقاء عن بلد إلى غير ذلك من أمور تعرف من علم الظلامات . فإذا خرجت عن الضبط مباديء الاستعدادات ولم تقف على كنهها ولم يكن لها سبيلاً إلى حصرها ، فمن أين نعلم استحالة حصول الاستعداد في بعض الأجسام للاستعمال في الأطوار في أقرب زمان حتى يستعد لقبول صورة ما كان يستعد لها من قبل ويتهضم ذلك معجزة . ما إنكار هذا إلا لضيق الحصولة والأنس بالموجودات العالية والذهول عن أسرار الله سبحانه في الخلقة والفطرة

ومن استقرأ عجائب العلوم لم يستبعد من قدرة الله تعالى ما يحكي من معجزات الأنبياء بحال من الأحوال.

فإن قيل: فنحن نساعدكم على أن كل ممكן مقدور لله تعالى وأنتم تساعدون على أن كل محال فليس بمقدور ومن الأشياء ما يعرف استحالتها ومنها ما يعرف إمكانها ومنها ما يقف العقل فلا يقضى فيه باستحالة ولا إمكان فالأأن ما حد المحال عندكم فإن رجع إلى الجمع بين النفي والإثبات في شيء واحد فقولوا أن كل شئ ليس هذا ذاك ولا ذلك هذا فلا يستدعي وجود أحدهما وجود الآخر. وقولوا أن الله تعالى يقدر على خلق إرادة من غير علم بالمراد وخلق علم من غير حيوة ويقدر على أن يحرك بد ميت ويكتب بيده مجلدات ويعطى صناعات وهو مفتح العين محدث بصره نحوه، ولكنه لا يرى ولا حيوة فيه ولا قدرة له عليه وإنما هذه الأفعال المنظومة يخلقها الله تعالى مع تحريك بيده والحركة من جهة الله تعالى وتجوز هذا يطل الفرق بين الحركة الاختيارية وبين الرعدة فلا يدل الفعل المحكم على العلم ولا على قدرة الفاعل. وينبغي أن يقدر على قلب الأجناس فيقلب الجوهر عرضاً ويقلب العلم قدرة والسوداد بياضاً والصوت رائحة كما اقتدر على قلب الجمام حيواناً والحجر ذهباً ويلزم عليه أيضاً من المحالات ما لا حصر له.

والجواب: أن المحال غير مقدور عليه والمحال إثبات الشيء مع نفيه أو إثبات الأنصاف مع نفي الأعم أو إثبات الإثنين مع نفي الواحد وما لا يرجع إلى هذا فليس بمحال وما ليس بمحال فهو مقدور. أما الجمع بين السوداد والبياض فمحال لأنه يفهم من إثبات صورة السوداد في المحل نفي هيئة البياض ووجود السوداد فإذا صار نفي البياض مفهوماً من إثبات السوداد كان إثبات البياض مع نفيه محالاً. وإنما لا يجوز كون الشخص في مكانين لأننا نفهم من كونه في البيت عدم كونه في غير البيت فلا يمكن تقديره في غير البيت مع كونه في البيت المفهوم لنفيه عن غير البيت. وكذلك يفهم من الإرادة طلب معلوم فإن فرض طلب ولا علم لم تكن إرادة فكان فيه نفي ما فهمناه. والجماد يستحيل أن يخلق فيه العلم لأننا نفهم من الجمام ما لا يدرك فإن خلق فيه إدراك فسميه جماماً بالمعنى الذي فهمناه محال وإن لم يدرك فسميته علمًا ولا يدرك به محله شيئاً محال فهذا وجه استحالته.

وأما قلب الأجناس فقد قال بعض المتكلمين: إنه مقدور لله تعالى فنقول مصير الشيء شيئاً آخر غير معمول لأن السوداد إذا انقلب قدرة مثلاً فالسوداد باق أم لا فإن كان معدوماً فلن ينقلب بل عدم ذاك ووجود غيره وإن كان موجوداً مع القدرة فلن ينقلب ولكن اتضاف إليه غيره وإن بقي السوداد والقدرة معدومة فلن ينقلب بل بقي على ما هو عليه وإذا قلنا انقلب الدم مثلاً أردنا به أن تلك المادة بعينها خلعت صورة وليس صورة أخرى فرجع الحاصل إلى أن صورة عدلت صورة حدثت وثم مادة قائمة تعاقب عليها الصورتان وإذا قلنا انقلب الماء هواء بالتسخين أردنا به أن المادة القابلة لصورة المائية خلعت هذه الصورة وقبلت صورة أخرى فالمادة مشتركة والصفة متغيرة وكذلك إذا قلنا انقلب العصان علينا والتراب حيراً وليس

بين العرض والجوهر مادة مشتركة ولا بين السواد والقدرة ولا بين سائر الأجناس مادة مشتركة فكان هذا محالاً من هذا الوجه.

وأما تحريرك الله تعالى يد ميت ونصبه على صورة حي يقعد ويكتب حتى يحدث من حركة يده الكتابة المنقومة فليس بمستحيل في نفسه مما أحالنا الحوادث إلى إرادة مختار وإنما هو مستنكر لاطراد العادة بخلافه. وقولكم: نبطل به دلالة أحكام الفعل على علم الفاعل فليس كذلك فإن الفاعل الآن هو الله تعالى وهو المحكم وهو فاعل له.

وأما قولكم: إنه لا يبقى فرق بين الرعنة والحركة المختارة فنقول إنما أدركنا ذلك من أنفسنا لأننا شاهدنا من أنفسنا تفرقة بين الحالتين فغيرنا عن ذلك الفارق بالقدرة فعرفنا أن الواقع من القسمين الممكنتين أحدهما في حالة والأخر في حالة وهو إيجاد الحركة مع القدرة عليها في حالة وإيجاد الحركة دون القدرة في حالة أخرى. وأما إذا نظرنا إلى غيرنا ورأينا حركات كثيرة منتظمة حصل لنا علم بقدرتها فهذه علوم يخلقها الله تعالى بمحاري العادات يعرف بها وجود أحد قسمى الإمكانيات ولا يتبيّن به استحالة القسم الثاني كما سبق.

قلت: لما رأى أن القول بأن ليس للأشياء صفات خاصة ولا صور عنها تلزم الأفعال الخاصة بموجود موجود هو قول في غاية الشناعة وخلاف ما يعقله الإنسان، سلمه في هذا القول ونقل الإنكار إلى موضعين:

أحدهما أنه قد يمكن أن توجد هذه الصفات للموجود ولا يوجد لها تأثير فيما جرت به عادته أن يؤثر فيه، مثل النار مثلاً فإنه يمكن أن توجد الحرارة لها ولا تحرق ما تدنو منها وإن كان شأنه أن يحترق إذا دنت منه النار.

والموقع الثاني: إنه ليس للصور الخاصة بموجود موجود مادة خاصة.

فأما القول الأول: فإنه لا يبعد أن تسلمه الفلاسفة له وذلك أن أفعال الفاعلين ليس صدور الأفعال عنها ضرورياً لمكان الأمور التي من خارج فلا يمتنع أن يقترب النار بالقطن مثلاً في وقت ما. فلا تحرقه إن وجد هنالك شيء ما إذا قارنقطن صار غير قابل به للإحراق، كما يقال في الطلق مع الحيوان.

فاما أن المواد شرط من شروط الموجودات ذات المواد فشيء لا يقدر المتكلمون أن ينفوه، وذلك أنه كما يقول أبو حامد: لا فرق بين نفينا الشيء وإناته معه أو نفينا بعضه وإيثانه معه، ومني كان قوام الأشياء من صفتين: عامة وخاصة وهي التي يدل عليها الفلاسفة باسم الحد المركب عندهم من جنس وفصل، فلا فرق في ارتفاع الموجود بارتفاع احدى هاتين الصفتين مثال ذلك:

إن الإنسان لما كان قوامه بصفتين أحديهما عامة وهي الحيوانية مثلاً، والثانية خاصة وهي النطق، فإنه كما أنا إذا رفينا منه أنه ناطق لم يبق إنساناً، كذلك إذا رفينا عنه أنه حيوان وذلك أن الحيوانية شرط في النطق ومتي ارتفع الشرط ارتفع المشروط، فلا خلاف بين المتكلمين وال فلاسفة في هذا الباب إلا في أمور جزئية.

ترى الفلسفه أن الصفات العامة فيها شرط كالصفات الخاصة ولا يرى ذلك المتكلمون مثل أن الحرارة والرطوبة هي عند الفلسفه من شرط الحياة في الحي الكائن الفاسد، لكونهما أعم من الحياة، كحال الحياة مع النطق والمتكلمون لا يرون ذلك، ولذلك ما تسمى بهم يقولون: ليس من شرط الحياة عندنا الهيئة والبلة، وكذلك التشكيل عندهم شرط من شروط الحياة الخاصة بالموجود ذي الشكل. وذلك أنه لو لم يكن شرطاً لأمكن أحد أمرين: إما أن توجد الخاصه بالحيوان، ولا يوجد فعلها أصلاً، وإما ألا توجد؛ مثال ذلك: إن اليد عندهم هي آلة العقل التي بها يصدر عن الإنسان الأفعال العقلية مثل الكتابة وغير ذلك من الصنائع، فإن أمكن وجود العقل في الجمامد أمكن أن يوجد العقل من غير أن يوجد فعله الصادر عنه مثل ما لو أمكن أن توجد حرارة من غير أن تسخن ما شأنه أن يسخن منها. وكل موجود عندهم له كمية محدودة. وإن كان لها عرض في موجود موجود عندهم ولو كيفية محدودة أيضاً، وإن كان لها عرض عندهم وكذلك آية كون الموجودات عندهم محدودة و زمان بقائهما محدود وإن كان لها عرض أيضاً لكنه محدود. ولا خلاف بينهم أن الموجودات التي تشتراك في مادة واحدة أن المادة التي بهذه الصفة مرة تقبل إحدى الصورتين ومرة تقبل مقابلتها كالحال عندهم في صور الأجسام البسيطة الأربعه التي هي: النار والهواء والماء والأرض. وإنما الخلاف فيه فيما ليس له مادة مشتركة، أو موادها مختلفة، هل يمكن أن تقبل بعضها صور بعض؟ مثال ذلك ما شأنه أن يشاهد غير قابل لصورة ما من الصور إلا بواساطه كثيرة، هل يمكن فيه أن يقبل الصورة الأخيرة بلا وساطه مثال ذلك: إن الاسطقطات تتركب حتى يكون منها بذات ثم يغتصي منه الحيوان فيكون منه دم ومني، ثم يكون من المني والدم حيوان كما قال سبحانه: ﴿ولقد خلقنا الإنسان من طين ثم جعلناه نطفة في قرار مكين﴾ إلى قوله: ﴿فتبارك الله أحسن الخالقين﴾ فالمحاجون يقولون: إن

صورة الإنسان يمكن أن تحل في التراب من غير هذه الوسائل التي تشاهد، وال فلاسفة يدفعون هذا ويقولون: لو كان هذا ممكناً ل كانت الحكمة في أن يخلق الإنسان دون هذه الوسائل، ولكن خالقه بهذه الصفة هو أحسن الخالقين وأقدرهم . وكل واحد من الفريقين يدعى أن ما يقوله معروف بنفسه وليس عند واحد منهم دليل على مذهب وانت فاستفت قلبك فما أنت إلا فهو فرضك الذي يجب اعتقاده، وهو الذي كلفت إياه والله يجعلنا وإياك من أهل الحقيقة واليقين .

وقد ذهب بعض الإسلاميين إلى أن الله تعالى يوصف بالقدرة على اجتماع المتقابلين، وشبهتهم أن قضاء العقل منا بامتناع ذلك إنما هو شيء طبيع عليه العقل، فلو طبع طبعاً يقضى بإمكان ذلك لما أنكر ذلك ولجوذه، وهؤلاء يلزمهم ألا يكون للعقل طبيعة محصلة ولا للموجودات ولا يكون الصدق الموجود في تابعاً لوجود الموجودات . فأما المتكلمون فاستحبوا من هذا القبول، ولو رکبوا لكان أحفظ لوضعهم من الإبطالات الواردة عليهم في هذا الباب من خصومهم، لأنهم يطلبون بالفرق بين ما أثبتوا من هذا الجنس وبين ما نفوه فيمسرون عليهم بل لا يجدون إلا أقاويل مموهة . ولذلك نجد من حذق في صناعة الكلام قد لجأ أن ينكر الضرورة التي بين الشرط والشرط وبين الشيء وحده، وبين الشيء وعلته، وبين الشيء ودليله وهذا كله تبخر في رأي السفطاطيين فلا معنى له . والذي فعل هذا من المتكلمين هو أبو المعالي . والقول الكلبي الذي يحل هذه الشكوك: إن الموجودات تقسم: إلى متقابلات، وإلى متناسبات . فلو جاز أن تفرق المتناسبات، لجاز أن تجتمع المتقابلات، لكن لا تجتمع المتقابلات فلا تفرق المتناسبات . هذه هي حكمة الله تعالى في الموجودات وسته في المصنوعات ﴿ولن تجد لسنة الله تبديلا﴾ . وبادرك هذه الحكمة كان العقل عقلاً في الإنسان ووجودها هكذا في العقل الأزلي كان علة وجودها في الموجودات، ولذلك العقل ليس بجائز فيمكن أن يخلق على صفات مختلفة كما توهם ذلك ابن حزم .

## المسألة الثانية (من الطبيعتان)

### (المسألة الثامنة عشر)

في تعجيزهم عن اقامة البرهان العقلي

على أن النفس الإنساني جوهر روحاني قائم بنفسه

لا يتعجز وليس بجسم ولا هو منطبع في الجسم ولا هو متصل بالبدن ولا هو منفصل عنه كما أن الله تعالى ليس خارج العالم ولا داخل العالم وكذلك الملائكة عندهم.

والخوض في هذا يستدعي شرح مذهبهم في القوى الحيوانية والإنسانية.

والقوى الحيوانية: تقسم عندهم إلى فسمين: محركة، ومدركة.

والمدركة قسمان: ظاهرة، وباطنة. والظاهرة هي الحواس الخمس وهي معان منطبعة في الأجسام أعني هذه القوى. وأما الباطنة فثلاث:

أحدديها: القوة الخيالية في مقدم الدماغ وراء القوة الباصرة وفيه تبقى صور الأشياء المرئية بعد تغيب العين بل ينطبع فيها ما تورده الحواس الخمس فتتجتمع فيه ويسمى الحس المشترك لذلك ولولاه لكان منرأى العسل الأبيض ولم يدرك حلوته إلا بالذوق، فإذا رأه ثانية لا يدرك حلوته ما لم ينق كالمرة الأولى، ولكن فيه معنى يحکم بأن هذا الأبيض هو الحلو فلا بد وأن يكون عنده حاكم قد اجتمع عنده الأمران أعني اللون والحلوة حتى قضى عند وجود أحدهما بوجود الآخر.

والثانية القوة الوهمية وهي التي تدرك المعانى وكان القوة الأولى تدرك الصور والمراد بالصور ما لا بد لوجوده من مادة أي جسم والمراد بالمعانى ما لا يستدعي وجوده جسماً، ولكن قد يعرض له أن يكون في جسم كالعداوة والموافقة فإن الشاة تدرك من الذئب لونه وشكله وهى بذلك لا تكون إلا في جسم وتدرك أيضاً كونه مخالف لها، وتدرك السخفة شكل الأم ولونها، ثم تدرك موافقتها وملائمتها ولذلك تهرب من الذئب وتعدو خلف الأم والمخالفة والموافقة ليس من ضرورتها أن تكون في الأجسام - لا كالللون والشكل ولكن قد يعرض لها أن تكون في الأجسام - أيضاً فكانت هذه القوة مبادلة للقوة الثانية وهذا محله التحريف الأخير من الدماغ.

وأما الثالثة فهي القوة التي تسمى في الحيوانات متخيلة وفي الإنسان مفكرة وشأنها أن ترکب الصور المحسوسة بعضها مع بعض وترکب المعاني على الصور، وهي في التجويف الأوسط بين حافظ الصور وحافظ المعاني ولذلك يقدر الإنسان على أن يتخيّل فرساً يعبر وشخصاً رأسه رأس إنسان وبدن فرس إلى غير ذلك من التركيبات، وإن لم يشاهد مثل ذلك والأولى أن تتحقق هذه القوة بالقوى المتحرّكة كما سيأتي لا بالقوى المدركة وإنما عرفت مواضع هذه القوى بصناعة الطب، فإن الآلة إذا نزلت بهذه التجويفات اختلت هذه الأمور.

ثم زعموا أن القوة التي تتطبع فيها صور المحسوسات بالحواسين الخمس تحفظ تلك الصور حتى لا تذهب بعد القبول والشيء يحفظ الشيء لا بالقوة التي بها يقبل فإن الماء يقبل ولا يحفظ والشمع يقبل ببرطوبته ويحفظ بيوبته بخلاف الماء فكانت الحافظة بهذا الاعتبار غير القابلة فتسمى هذه قوة حافظة وكذلك المعاني تتطبع في الوهمية وتحفظها قوة تسمى ذاكرة فتصير الإدراكات الباطنة بهذا الاعتبار إذا ضم إليها المتخيلة خمسة كما كانت الظاهرة خمسة.

وأما القوى المحرّكة: فتقسم إلى محرّكة على معنى أنها باعثة على الحركة وإلى محرّكة على معنى أنها مباشرة للحركة فاعلة.

والمحرّكة على أنها باعثة هي القوة التزوّعية الشوّقية وهي التي إذا ارتسّ في القوة الخيالية التي ذكرناها صورة مطلوب أو مهرب عنه بعثت القوة المحرّكة الفاعلة على التحرّك ولها شعبان شعبة تسمى قوة شهوانية وهي قوة تبعث على تحريك يقرب به من الأشياء المتخيلة ضروريّة أو نافعة طلبًا للذلة وشعبان تسمى قوة غضبية وهي قوة تبعث على تحريك يدفع به الشيء المنخيل ضارًا أو مفسدًا طلبًا للغلبة وبهذه القوة يتم الإجماع التام على الفعل المسمى إرادة.

وأما القوة المحرّكة على أنها فاعلة فهي قوة تبعث في الأعصاب والعضلات من شأنها أن تشين العضلات فتجذب الأوتار والرباطات المتصلة بالأعضاء إلى جهة الموضع الذي فيه القوة أو ترخيها وتتدفعها طرلاً فتصير الرباطات والأوتار إلى خلاف الجهة. وهذه قوى النفس الحيوانية على طريق الإجمال وترك التفصيل.

فاما النفس المقابلة للأشياء المسمّاة بالناطقة عندهم والمراد بالناطقة العاقلة، لأن النطق أخص ثيرات العقل في الظاهر فنسبت إليه فلها قوّتان قوة عالمة وقوّة عاملة وقد تسمى كل واحدة عقلاً ولكن باشتراك الاسم. فالعاملة قوة هي مبدأ محرك لبدن الإنسان إلى الصناعات المرتبة الإنسانية المستبطن ترتيبها بالرواية الخاصة بالإنسان. وأما العالمة فهي التي تسمى النظرية وهي قوة من شأنها أن تدرك حقائق المعقولات المجردة عن المادة والمكان والجهات وهي القضيّا الكلية التي يسمّيها المتكلمون أحوالاً مره ووجوهاً أخرى وتسمّيها الفلسفة الكليات المجردة. فإذا للنفس قوّتان بالقياس إلى جنبين القوة النظرية بالقياس إلى جنبة الملائكة إذ بها تأخذ من الملائكة العلوم الحقيقة وينبغي أن تكون هذه

القدرة دائمة القبول من جهة فوق . والقدرة العملية لها بالنسبة إلى أسفل وهي جهة البدن وتتدبره وإصلاح الأخلاق وهذه القدرة ينبغي أن تتسلط على سائر القوى البدنية وأن تكون سائر القوى مناسبة بتأديبها مفهورة دونها حتى لا تتفعل ولا تتأثر هي عنها بل تتفعل تلك القوى عنها لئلا يحدث في النفس من الصفات الدنية هيأت انفجارية تسمى رذائل بل تكون هي الغالية ليحصل للنفس بسبها هيأت تسمى فضائل .

فهذا إيجاز ما فصلوه من القوى الحيوانية والإنسانية وطوروها بذكرها مع الأعراض عن ذكر القوى النباتية إذ لا حاجة إلى ذكرها في عرضنا . وليس شيء مما ذكروه مما يجب إنكاره في الشرع فإنها أمور مشاهدة أجرى الله تعالى العادة بها .

\* \* \*

وإنما نريد أن نعرض الان على دعواهم معرفة كون النفس جوهرًا قائمًا بنفسه ببراهين العقل ولستنا نعرض اعتراف من يبعد ذلك من قدرة الله تعالى ، أو يرى أن الشرع جاء بتبنيه بل ربما يتبيّن في تفصيل الحصر والنشر أن الشرع مصدق له ، ولكننا ننكر دعواهم دلالة مجرد العقل عليه والاستغناء عن الشرع فيه .

فلنطاليم بالأدلة ولهم فيه براهين كثيرة بزعمهم .

قلت : هذا كله ليس فيه إلا حكایة مذهب الفلسفة في هذه القوى وتصویره ، إلا أنه اتبع فيه ابن سينا وهو يخالف الفلاسفة في أنه يضع في الحيوان قوة غير القوة المتخيلة يسمّيها وهمية عروض الفكرية في الإنسان ويقول : أن اسم المتخيلة قد يطلقه القدماء على هذه القوة وإذا أطلقوه عليها كانت المتخيلة في الحيوان بدل المفكرة وكانت في البطن الأوسط من الدماغ ، وإذا أطلق اسم المتخيلة على التي تخص الشكل قبل فيها أنها في مقدم الدماغ ، ولا خلاف أن الحافظة والذاكرة هما في المؤخر من الدماغ ، وذلك أن الحفظ والذاكرة هما إثنان بالفعل واحد بالموضوع .

والظاهر من مذهب القدماء أن المتخيلة في الحيوان هي التي تقضي على أن الذئب من الشاة عدو وعلى السخفة أنها صديق ، وذلك أن المتخيلة هي قوة دراكة فالحكم لها ضرورة من غير أن يحتاج إلى إدخال قوة غير المتخيلة ، وإنما كان يمكن ما قاله ابن سينا لو لم تكن القوة المتخيلة دراكة فلا معنى لزيادة قوة غير المتخيلة في الحيوان وخاصة في الحيوان الذي له صنائع كثيرة بالطبع . وذلك أن الخيالات في هذه غير مستفادة من الحس وكأنها إدراكات متوسطة بين الصور المعقولة والمتخيلة . وقد تلخص أمر هذه الصورة في الحس والمحسوس

فلتخل عن هذا في هذا الموضع ونرجع إلى النظر فيما يقوله هذا الرجل في معانide القوم.

## البرهان الأول

قال أبو حامد: قوله إن العلوم العقلية تحل النفوس الإنسانية وهي محصورة وبها آحاد لا تقسم، فلا بد وأن يكون محلها أيضاً لا ينقسم وكل جسم فمقسم فدل أن محل شيء لا ينقسم. ويمكن إيراد هذا على شرط المنطق باشكاله ولكن أقربه أن يقال إن كان محل العلم جسماً منقساً فالعلم الحال فيه أيضاً منقساً لكن العلم الحال غير منقسم فالمحل ليس جسماً، وهذا هو قياس شرطي استثنى فيه تقسيم التالي فيتيح تقسيم المقدم بالاتفاق فلا نظر في صحة شكل القياس ولا أيضاً في المقدمة فإن الأول قولنا: إن كل حال في منقسم ينقسم لا محالة بفرض القسمة في محله وهو أولى لا يمكن التشكيك فيه والثاني قولنا: إن العلم الواحد يحل في الأدبي وهو لا ينقسم لأنه لو انقسم إلى غير نهاية كان محلاً وإن كان له نهاية فيشتمل على آحاد لا محالة لا تقسم وعلى الجملة نحن نعلم أشياء ولا نقدر أن نفترض زوال بعضها وبقاء البعض من حيث أنه لا بعض لها.

والاعتراض: على مقامين:

المقام الأول: أن يقال: بم تنكرون على من يقول محل العلم جوهر فرد متغير لا ينقسم وقد عرف هذا من مذهب المتكلمين. ولا يبقى بعده إلا استبعاد وهو أنه كيف تحل العلوم كلها في جوهر فرد وتكون جميع الجواهر المطيفة به مغطلة مجاورة والاستبعاد لا خير فيه إذ يتوجه على مدحهم أيضاً أنه كيف تكون النفس شيئاً واحداً لا يتعجز ولا يشار إليه ولا يكون داخل البدن ولا خارجه ولا منصلاً بالجسم ولا منفصل عنه. إلا أنها لا تؤثر هذا المقام فإن القول في مسألة الجزء الذي لا يتجزئ طرivial ولهم فيه أدلة هندسية بطول الكلام عليها ومن جملتها قوله جوهر فرد بين جوهرين هلا يلقي أحد الطرفين منه عن ما يلاقيه الآخر أو غيره فإن كان عليه فهو مجال إذ يلزم منه تلاقي الطرفين فإن ملاقي الملاقي ملاقي وإن كان ما يلاقيه غيره فيه إثبات العدد والانقسام وهذه شبهة بطول حلها وبيان غنية عن الخوض فيها فلننعد إلى المقام الآخر.

المقام الثاني: أن نقول: ما ذكرتموه من أن كل حال في جسم فينبغي أن ينقسم باطل عليكم بما تدركه القوة الوهمية من الشأة من عداوة الذئب فإنهما في حكم شيء واحد لا يتصور تقسيمه إذ ليس للمعاواة بعض حتى يقدر إدراك بعضه وزوال بعضه وقد حصل إدارتها في قوة جسمانية عندكم فإن نفس البهائم منطبعة في الأجسام ولا تبقى بعد الموت وقد اتفقوا عليه فإن أمكنهم أن يتكلفوا تقدير الانقسام في المدركات بالحواس الخمسة وبالحس المشترك وبالقوة الحافظة للصور فلا يمكنهم تقدير الانقسام في هذه المعانى التي ليس من شرطها أن تكون في مادة.

فإن قيل: الشاة لا تدرك العداوة المطلقة عن المادة بل تحرك عداوة الذئب المعين الشخص مفروضاً بشخصه وهيكلاه. والقوة العاقلة تدرك الحقائق مجردة عن المواد والأشخاص.

قلنا: الشاة قد أدركت لون الذئب وشكله ثم عداوته فإن كان اللون يطبع في القوة البصرية وكذا الشكل وينقسم بانقسام محل البصر فالعداوة بماذا تدركها فإن أدركها بجسم فلينقسم وليت شعري ما حال ذلك الإدراك إذا قسم وكيف يكون بعضه أبو إدراك لبعض العداوة فكيف يكون لها بعض أو كل قسم إدراك لكل العداوة فتكون العداوة معلومة مراداً بشيئات إدراكيها في كل قسم من أقسام المحل: فإذا هذه شبيهة مشكلة لهم في برهانهم فلا بد من الحل.

فإن قيل: هذه مناقضة في المعقولات والمعقولات لا تنقض فإنكم مهما لم تقدروا على الشك في المقدمتين، وهو أن العلم الواحد لا ينقسم وإن ما لا ينقسم لا يفهم بجسم منقسم لم يمكنكم الشك في النتيجة.

والجواب: أن هذا الكتاب ما صفتاه إلا لبيان التهافت والمناقض في كلام الفلسفة وقد حصل به إذا انتقض به أحد الأمرين أما ما ذكروه في النفس الناطقة أو ما ذكروه في القوة الوهيمية. ثم نقول: هذه المناقضة تبين أنهم غفلوا عن موضع يتبس فيقياس ولعل موضع الالتباس قولهم: إن العلم منطبع في الجسم انتطاع اللون في المتنلون، وينقسم اللون بانقسام المتنلون فينقسم العلم بانقسام محله والخلل في لفظ الانتطاع إذ يمكن أن لا تكون نسبة العلم إلى محله كنسبة اللون إلى المتنلون حتى يقال أنه منبسط عليه ومنطبع فيه ومتشر في جوانبه فينقسم بانقسامه فلعله نسبة العلم إلى محله على وجه آخر وذلك الوجه لا يجوز فيه الانقسام عند انقسام المحل بل نسبة إليه كنسبة إدراك العداوة إلى الجسم ووجوه نسبة الأوصاف إلى محلها ليست محصورة في فن واحد ولا هي معلومة الفحاصيل لنا علماً نتف به، فالحكم عليه دون الإحاطة بتفصيل النسبة حكم غير موثوق به. وعلى الجملة لا ينكر أن ما ذكروه مما يقوى الظن ويغلبه، وإنما ينكر كونه معلوماً علماً يقيناً لا يجوز الغلط فيه ولا ينطرق إليه الشك وهذا القدر يتكلّك فيه.

قلت: أما إذا أحذت المقدمات التي استعمل الفلسفه في هذا الباب مهملاً فإن المعاندة التي ذكر أبو حامد تلزمها وذلك أن قولنا: كل ما حل من الصفات في جسم فهو منقسم بانقسام الجسم فإنه يفهم منه معنيان:

أحدهما أن يكون حد الجزء من تلك الصفة الحالة في الجزء من الجسم هو حد الكل مثل حال البياض في الجسم المبيض فإن كل جزء من البياض الحال في الجسم المشار إليه يوجد حده وحد جميع البياض حداً واحداً بعينه.

والمعنى الثاني أن تكون الصفة متعلقة بجسم دون شكل مخصوص وهذه هي أيضاً منقسمة بانقسام الجسم لا على أن مقدار حد الكل منها والجزء حد واحد بعينه مثل قوة الأبصار الموجودة في البصر بل بمعنى أنها تقبل الأقل والأكثر من قبل قبول موضوعها الأقل والأكثر. ولذلك كانت قوة الأبصار في الأصحاء أقوى منها في المرضى وفي الشباب أقوى منها في الهرم. والتي تعم هاتين القوتين أنهما شخصيتان؛ أعني التي تنقسم بالكمية ولا تنقسم بالماهية؛ أعني أنها أما أن تبقى واحدة بالحد والماهية أو تبطل والتي تنقسم إلى جزء بالكمية وهي واحدة بالحد والماهية ولا تنقسم إلى أي جزء اتفق وهذه كأنها إنما تختلف الأول في الأقل والأكثر، وأن الجزء الذاهب منه ليس فعل الباقى فإن فعل الذاهب من البصر الضعيف ليس يفعل فعل البصر الضعيف ويجتمعان بأن اللون أيضاً ليس ينقسم بانقسام موضوعه إلى أي جزء اتفق وحده باق بعينه بل تنتهي القسمة إلى جزء أن انقسم إليه فسد اللون وإنما الذي يحفظ القسمة دائمأ هو طبيعة المتصل بما هو متصل؛ أعني صورة الاتصال. فهذه المقدمة إذا وضعت هكذا كانت بيئنة بنفسها؛ أعني أن كل ما يقبل القسمة بهذين النوعين من القسمة فمحله جسم من الأجسام وعكسه أيضاً بين وهو أن كل ما هو في جسم فهو يقبل الانقسام بأحد هذين النوعين من الانقسام وإذا صع هذا عكس تقسيمه صادق إن كنت تعرف ما هو عكس التقسيم وهو أن ما لا يقبل الانقسام بأحد هذين الوجهين فليس يحل في جسم وإذا أضيف إلى هذا ما هو بين أيضاً من أمر المعقولات الكلية وهو أنها ليست تقبل الانقسام بواحد من هذين الوجهين إذ كانت ليست صوراً شخصية وبين أنه يلزم عنه أن المعقولات ليس محلها جسماً من الأجسام ولا القوة عليها قوة في جسم فلزم أن يكون محلها قوة روحانية تدرك ذاتها وغيرها. وأما أبو حامد فلما أخذ النوع الواحد من نوعي الانقسام ونفاه عن المعقولات الكلية عاند بالقسم الثاني الموجود في قوة البصر وقوة التخيل. فاستعمل في ذلك قوله سلطانياً، وعلم النفس أغمض وأشار من أن يدرك بصناعة العجل. ومع هذا فإنه لم يأت بيرهان ابن سينا على وجهه وذلك أن الرجل إنما بنى برهانه على أن قال أن المعقولات إن كانت حالة في جسم فلا يخلو أن تحل منه في شيء غير منقسم أو في منقسم ثم أبطل أن تحل في شيء غير منقسم من الجسم فلما أبطل هذا نفى أن يكون العقل إذ كان يحل في جسم أن يحل منه في شيء غير منقسم ثم أبطل أن يحل من الجسم في شيء

منقسم فبطل أن يحل في جسم أصلًا فلما أبطل أبو حامد أحد القسمين قال: لا يبعد أن تكون نسبة العقل إلى الجسم نسبة أخرى وهو بين أنه إن نسب إلى الجسم فليس هنا إلا نسبة: أما نسبة إليه إلى محل منقسم، أو محل غير منقسم. والذي يتم به هذا البرهان أن العقل ليس له ارتباط بقدرة من قوى النفس ارتباط الصورة بالمحال. فإنه إذا انتفى عنه أنه مرتبط بالجسم فلا بد أن ينتفي عنه أنه ليس مرتبطاً بقدرة من قوى النفس المرتبطة بالجسم. ولو كان مرتبطاً بقدرة من قوى النفس كما يقول أرسطو، لم يكن له فعل إلا بتلك القوة، ولو كان ذلك كذلك لم تدركه تلك القوة. هذا هو الذي يعتمد أرسطو في بيان أن العقل مفارق.

فلنذكر أيضًا العناصر الثانية التي أتى بها في الدليل الثاني الذي استدل به الفلاسفة بعد أن تعرف أن أدلةتهم إذا نقلت من الصناعة التي تخصها صارت أعلى مراتبها من جنس الأقاويل الجدلية، ولذلك كان كتابنا هذا الغرض منه إنما هو التوفيق على مقدار الأقاويل المكتوبة فيه المنسوبة للفريقين، وإظهار أي القولين أحق بأن ينسب صاحبه إلى التهافت والتناقض.

### دليل ثان

قال أبو حامد: فالوا إن كان العلم بالعلوم الواحد العقلي وهو المعلوم المجرد عن المواد منطبعاً في المادة انتطاع الأعراض في الجوهر الجماني لزم انتظامها بالضرورة بانتظام الجسم كما سبق وإن لم يكن منطبعاً فيه ولا منطبعاً عليه واستنكره لفظ الانتطاع فندع إلى عبارة أخرى ونقول: هل للعلم نسبة إلى العالم أم لا ومحال قطع النسبة فإنه إن انقطعت النسبة عنه ف تكون عالمًا به لم صار أولى من كون غيره به عالمًا. وإن كان له نسبة فلا يخلو من ثلاثة أقسام: أما أن تكون النسبة لكل جزء من أجزاء المحل أو تكون بعض أجزاء المحل دون البعض أو لا يكون لواحد من الأجزاء نسبة إليه. وبباطل أن يقال لا نسبة لواحد من الأجزاء فإنه إذا لم يكن للإحاد نسبة لم يكن للمجموع نسبة فإن المجتمع من المبادرات مبادرات. وبباطل أن يقال: النسبة للبعض فإن الذي لا نسبة له ليس هو في معناه في شيء وليس كلامنا فيه. وبباطل أن يقال لكل جزء مفروض نسبة إلى اللذات لأنه إن كانت النسبة إلى ذات العلم بأسره فمعلوم كل واحد من الأجزاء ليس هو جزء المعلوم بل هو المعلوم كما هو فيكون معمولاً مرات لا نهاية لها بالفعل، وإن كان كل جزء له نسبة أخرى غير النسبة التي للجزء الآخر إلى ذات العلم فإذا منقسمة في المعنى، وقد بينا أن العلم بالعلوم الواحد من كل وجه لا ينقسم في المعنى، وإن كان نسبة كل واحد إلى شيء من ذات العلم غير ما إليه نسبة الآخر فانقسام ذات العلم بهذا أظهر وهو محال. ومن هذا يتبيّن أن

المحسوسات المنطبعة في الحواس الخمس لا تكون إلا أمثلة لصور جزئية منقسمة، فإن الإدراك معناه حصول مثال المدرك في نفس المدرك فيكون لكل جزء من مثال المحسوس نسبة إلى جزء من الآلة الجسمانية.

والاعتراض: على هذا ما سبق، فإن تبديل لفظ الانطباع بلفظ النسبة لا يدرأ الشبه فيما ينطبع في القوة الوجهية للشدة من عداوة الذئب كما ذكره فإنه إدراك لا محالة ولو نسبة إليه. ويلزم في تلك النسبة ما ذكرتموه فإن العداوة ليس أمراً مقدراً له كمية مقدارية حتى ينطبع مثالها في جسم مقدر. وتنسب أجزاؤها إلى أجزاءه، وكون شكل الذئب مقدراً لا يعني فإن الشدة أدركت شيئاً سوى شكله وهي المخالفة والمضادة والعداوة وهذه العداوة الرائدة على الشكل من العداوة ليس لها مقدار، وقد أدركته بجسم مقدر فهذا ضرورة مشكك في هذا البرهان كما في الأول.

فإن قال قائل: هلا دفعتم هذه البراهين بأن العلم يحصل من الجسم في جوهر متغير لا يتجزىء، وهو الجزء الفرد.

قلنا: لأن الكلام في الجوهر الفرد يتعلق بأمور هندسية يطول القول في حلها. ثم ليس فيه ما يدفع الأشكال، فإنه يلزم أن تكون القدرة والإرادة أيضاً في ذلك الجزء، فإن للإنسان فعلًا ولا يتصور ذلك إلا بقدرة وإرادة، ولا يتصور الإرادة إلا بعلم وقدرة الكتابة في اليد والأصابع والعلم بها ليس في اليد، إذ لا يزول بقطع اليد ولا إرادتها في البد فإنه قد يريدها بعد شلل اليد وتتعذر لا لعدم الإرادة بل لعدم القدرة.

قلت: كان هذا القول ليس بياناً منفرداً بنفسه وإنما هو تميم القول المتقدم. وذلك أن القول المتقدم وضع فيه أن العلم ليس ينقسم بانقسام محله وضعاً. وفي هذا القول نكلف بيانه باستعمال التقسيم فيه إلى الأنحاء الثلاثة. فالمعاندة الأولى هي باقية عليه وإنما دخلت عليه المعاندة لأنه لم يستوف المعنيين اللذين يقال عليهما الانقسام الهيولوجي. وذلك أنهم لما نفوا عن العقل انقسام محله على النحو الذي تنقسم الأعراض بانقسام محلها، وكان هنا نوع آخر من الانقسام الجسماني وهو الموجود في القوى الجسمية المدركة، دخلت عليهم المعاندة من قبل هذه القوى. وإنما يتم البرهان إذا انتفى هذان النوعان من الانقسام عن العقل وبين أن كل ما له قوام بالجسم فلا بد له من أحد هذين النوعين من الانقسام. وقد يشك فيما وجد في الجسم بهذا النوع الآخر من الوجود؛ أعني الذي ليس ينقسم بانقسام موضوعه في الحد هل هو مفارق لموضوعه؟ أم لا؟ فإنما نرى أكثر أجزاء الموضوع تبطل ولا يبطل هذا النوع من الوجود؛ أعني الإدراك الشخصي فيظن كما أنه لا تبطل الصورة ببطلان الجزء أو

الأجزاء من موضوعها أنها ليست تبطل ببطلان الكل، وأن بطلان فعل الصورة من قبل الموضوع هو شبيه ببطلان فعل الصانع من قبل الآلة، ولذلك ما يقول أرسططو، إن الشيغ لو كان له عين كعين الشاب لأبصر كما يبصر الشاب يريد أنه قد يظن أن الهرم الذي لحق الشيغ في قوة الأبصار ليس هو من قبل عدم القوة بل هو من قبل هرم الآلة. ويستدل على ذلك ببطلان الآلة أو أكثر أجزائها في النوم والإغماء والسكر والأمراض التي يبطل فيها إدراكات الحواس فإنه لا يشك أن القوى ليس تبطل في هذه الأحوال، وهذا يظهر أكثر في الحيوانات التي إذا فصلت بنصفين تعيش وأكثر النبات هو بهذه الصفة مع أنه ليس فيه قوة مدركة.

فالكلام في أمر النفس غامض جداً وإنما اختص الله به من الناس العلماء الراسخين في العلم ولذلك قال سبحانه مجيناً في هذه المسألة للجمهور عندما سألهو بأن هذا السطور من السؤال ليس هو من أطوارهم في قوله سبحانه: ﴿ وَيُسْتَلُونَكُمْ عَنِ الرُّوحِ قَلْرُوحٌ مِّنْ أَمْرِ رَبِّيٍّ وَمَا أُوتِيْتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ وتشبيه الموت بالنوم في هذا المعنى فيه استدلال ظاهر في بقاء النفس من قبل أن النفس يبطل فعلها في النوم ببطلان أيتها، ولا تبطل هي فيجب أن يكون حالها في الموت كحالها في النوم، لأن حكم الأجزاء واحد وهو دليل مشترك للجميع لائق بالجمهور في اعتقاد الحق ومنبه للعلماء على سبيل التي منها يوقف على بقاء النفس. وذلك بين من قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَتَوَفَّ الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمَتْ فِي مَنَامِهَا ﴾.

### دليل ثالث

قال أبو حامد: قولهم أن العلم لو حل في جزء من الجسم نكان العالم ذلك الجزء دون سائر أجزاء الإنسان والإنسان يقال له عام والعالمية صفة له على الجملة من غير نسبة إلى محل مخصوص.

وهذا هوس فإنه يسمى مبصراً وسامعاً ودائماً وكذا البهيمة توصف به وذلك لا يدل على أن إدراك المحسوسات ليس بالجسم بل هو نوع من التجوز كما يقال: فلان في بعده وإن كان في جزء من جملة بعده لا في جملتها، ولكن يضاف إلى الجملة. {

قلت: أما إذا سلم أن العقل ليس يناسب إلى عضو مخصوص من الإنسان، وأنه قد قام على ذلك برهان لأنه ليس هذا من المعروف بنفسه. فبين أنه يلزم عنه ألا يكون محله جسماً من الأجسام وأنه ليس يكون قوله في

الإنسان: إنه عالم، كقولنا فيه: إنه يضر، وذلك أنه لما كان ينشأ بنفسه أنه يضر ببعض مخصوص، كأننا ينشأنا أنا إذا نسبنا إليه الأ بصار مطلقاً أنه يجوز على عادة العرب وغيرها من الأمم في ذلك. وأما إذا لم يكن للمعلم عضو يخصه فبين أن قولنا فيه عالم ليس هو من قبل أن جزءاً منه عالم لكن كيف ما كان الأمرـ في ذلك هو غير معلوم بنفسه، وذلك أنه ليس يظهر أن هنالك عضواً خاصاً به ولا موضعاً خاصاً من عضو من الأعضاء، كالحال في قوة التخيل والتفكير والذكر، وذلك أن موضع هذه معلومة من الدماغ.

#### ٤ دليل رابع

قال أبو حامد: إن كان العلم يحل جزءاً من القلب أو الدماغ مثلاً فالجهل ضدـه فيبنيـي أن يجوز قيامـه بجزء آخر من القلب أو الدماغ ويكون الإنسان في حالة واحدة عالماً وجاهلاً بشيء واحد فلما استحال ذلك تبين أن محلـ الجهل هو محلـ العلم وإن ذلكـ المحلـ واحد يستحيل اجتماعـ الضدين فيه فإنه لو كان منقسمـاً لما استحالـ قيامـ الجهلـ ببعضـهـ والعلمـ ببعضـهـ لأنـ الشـيءـ فيـ محلـ لاـ يـضـادـ ضـدـهـ فيـ محلـ آخـرـ كـماـ تـجـتـمـعـ الـبـلـقـةـ فيـ الفـرسـ الـراـحـدـ وـالـسـوـادـ وـالـبـلـيـاضـ فـلـيـسـ بـيـنـهـمـ إـلـاـ تـقـابـلـ الـوـجـودـ وـالـعـدـمـ، فـلـاـ فإـنـهـ لـاـ ضـدـ لـاـ إـدـراـكـهاـ وـلـكـنـ قـدـ يـدـرـكـ بـعـضـ أـبـرـازـهـ كـالـعـيـنـ وـالـأـدـنـ وـلـاـ يـدـرـكـ بـسـائـرـ بـدـنـهـ وـلـيـسـ فـيـ تـاقـضـ.ـ وـلـاـ جـرمـ نـقـوـتـ يـدـرـكـ بـعـضـ أـبـرـازـهـ كـالـعـيـنـ وـالـأـدـنـ وـلـاـ يـدـرـكـ بـسـائـرـ بـدـنـهـ وـلـيـسـ فـيـ تـاقـضـ.ـ وـلـاـ يـعـنيـ عنـ هـذـاـ قـولـكـمـ أـنـ الـعـالـمـيـةـ مـضـادـةـ لـلـجـاهـلـيـةـ وـالـحـكـمـ عـامـ لـجـمـعـ الـبـدـنـ، إـذـ يـسـتـحـيـلـ أـنـ يـكـونـ الـحـكـمـ فـيـ غـيرـ محلـ الـعـلـلـ فـالـعـالـمـ هوـ محلـ الـذـيـ قـامـ الـعـلـمـ بـهـ فـإـنـ أـطـلـقـ الـاسـمـ عـلـىـ الـجـمـلةـ فـبـالـمـجازـ كـمـاـ يـقـالـ:ـ هـوـ فـيـ بـغـداـ وـإـنـ كـانـ فـيـ بـعـضـهـ وـكـمـاـ يـقـالـ مـبـصـرـ وـإـنـ كـانـ بـالـضـرـورةـ نـعـنـمـ أـنـ حـكـمـ الـأـبـصـارـ لـاـ يـبـثـ لـلـرـجـلـ وـالـبـيـدـ بـلـ يـحـتـنـصـ بـالـعـيـنـ وـنـضـادـ الـأـحـكـامـ كـنـضـادـ الـعـلـلـ،ـ فـإـنـ الـأـحـكـامـ نـقـنـصـ عـلـىـ محلـ الـعـلـلـ.ـ وـلـاـ يـخـلـصـ مـنـ هـذـاـ قـولـ الـقـاتـلـ أـنـ محلـ المـهـيـاـ لـقـبـولـ الـعـلـمـ وـالـجـهـلـ مـنـ الـإـنـسـانـ وـاحـدـ فـيـضـادـانـ عـلـيـهـ فـإـنـ عـنـدـكـمـ أـنـ كـلـ جـسـمـ فـيـ حـيـةـ فـهـوـ قـابـلـ لـلـعـلـمـ وـالـجـهـلـ مـنـ الـإـنـسـانـ وـاحـدـ فـيـضـادـانـ عـلـيـهـ فـإـنـ عـنـدـكـمـ أـنـ كـلـ جـسـمـ فـيـ حـيـةـ فـهـوـ قـابـلـ لـلـعـلـمـ وـالـجـهـلـ،ـ وـلـمـ يـشـرـطـواـ سـوـيـ الـحـيـةـ شـرـيـطـةـ أـخـرىـ وـسـائـرـ أـجزـاءـ الـبـدـنـ عـنـهـمـ فـيـ قـبـولـ الـعـلـمـ عـلـىـ وـنـيـرـةـ وـاحـدـةـ.

الاعتراض: إنـ هـذـاـ يـنـقـلـ عـلـيـكـمـ فـيـ الشـهـرـةـ وـالـشـوـقـ وـالـإـرـادـةـ فـإـنـ هـذـهـ الـأـمـرـ ثـبـتـ للـبـهـائـمـ وـالـإـنـسـانـ وـهـيـ مـعـانـ تـنـطـيـعـ فـيـ جـسـمـ ثـمـ يـسـتـحـيـلـ أـنـ يـنـفـرـ عـمـاـ يـشـافـقـ إـلـيـهـ فـيـجـمـعـ فـيـ النـفـرـةـ وـالـمـيلـ إـلـيـ شـيـءـ،ـ وـاحـدـ بـوـجـودـ الشـوـقـ فـيـ محلـ وـالـنـفـرـةـ فـيـ محلـ آخـرـ.ـ وـذـلـكـ لـاـ يـدـلـ عـلـىـ أـنـهـ لـاـ تـحـلـ الـأـجـسـامـ وـذـلـكـ لـاـ تـحـلـ هـذـهـ الـقـوـىـ وـإـنـ كـانـتـ كـثـيرـةـ وـمـتـوزـعـةـ عـلـىـ آلـاتـ مـخـلـقـةـ فـلـهـاـ رـابـطـةـ وـاحـدـةـ وـهـيـ الـقـسـ وـذـلـكـ لـلـبـهـائـمـ وـالـإـنـسـانـ جـمـيـعـاـ.ـ وـإـذـ اـتـحدـتـ الـرـابـطـةـ اـسـتـحـالـتـ

الإضافات المتناقضة بالنسبة إليه. وهذا لا يدل على كون النفس غير منطبعة في الجسم كما في البهائم.

قلت: هذا الذي حكاه عن الفلاسفة ه هنا ليس يلزم عنه إلا أن العلم ليس يحل الجسم حلول اللون فيه وبالجملة سائر الأعراض. لا أنه ليس يحل جسماً أصلًا وذلك أن امتناع محل العلم من أن يقبل الجهل بالشيء والعلم به يدل ضرورة على اتحاده فإن الأضداد لا تحل في محل واحد. وهذا النوع من الامتناع يوجد لسوى الصفات التي هي إدراكات وغير إدراكات. والذي يخص محل العلم من القبول أنه يدرك المتضادات معاً، أعني الشيء وضده وذلك لا يمكن أن يكون إلا بإدراك غير منقسم في محل غير منقسم. فإن الحاكم هو واحد ضرورة ولذلك قيل: إن العلم بالأضداد علم واحد فهذا التحوم من القبول هو الذي يخص النفس ضرورة لكن قد تبين عندهم أن هذه هي حال الحس المشترك الحاكم على العوايس الخمس وهو عندهم جسماني. فلذلك ليس في هذا دليل على أن العقل ليس يحل جسماً لأننا قد قلنا: إن الحلول يمكن على نوعين: حلول صفات غير مدركة، وحلول صفات مدركة. والذي عارضهم به في هذا القول صحيح، وهو أن النفس التزووية لا تنزع إلى المتضادات معاً وهي مع هذا جسمانية. ولست أعلم أحداً من الفلاسفة احتاج بهذا في إثبات بقاء النفس إلا من لا يزبه بقوله، وذلك أن خاصة كل قوة مدركة ألا يجتمع في إدراكتها النقيضان، كما أن خاصة المتضادين خارج النفس ألا يجتمعوا في موضوع واحد. فهذا تشتراك فيه القوى المدركة مع القوى الغير مدركة، وبخصوص القوى المدركة أنها تحكم على الأضداد الموجودة معاً، أي يعلم أحدهما بعلم الثاني، وبخصوص القوى الغير نفسانية أنها تقسم بانقسام الجسم، فيوجد في الأجزاء المختلفة من الجسم الواحد الأضداد معاً لا في جزء واحد. والنفس لما كانت محللاً لا يت分成 هذا الانقسام، لم يعرض لها أن يوجد فيها النقيضان معاً في جزئين من المحل. ولذلك كانت هذه الأقاويل كلها أقاويل من لم يحصل أراء القوى في هذه الأشياء. فما أبعد فهم من يجعل الدليل على بقاء النفس أنها لا تحكم على المتناقضات معاً لأنه إنما ينتهي من ذلك أن محلها واحد غير منقسم. وأما الدليل على أن المحل الغير منقسم انقسام محل الأعراض أنه غير منقسم أصلًا.

## دليل خامس

قال أبو حامد: قولهم: إن كان العقل يدرك المعقول باللة جسمانية فهو لا يعقل نفسه وبالتالي محال فإنه يعقل نفسه فالمقدم محال.

قلنا: مسلم أن استثناء تقىض التالى بفتح تقىض المقدم ولكن إذا ثبت اللزوم بين التالى والمقدم بل تقولا لا نسلم لزوم التالى وما الدليل عليه.

فإن قيل: الدليل عليه أن الأ بصار لما كان بجسم فالأ بصار لا يتعلق بالأ بصار فالرؤيا لا ترى والسمع لا يسمع وكذا سائر الحواس فإن كان العقل لا يدرك أيضاً إلا بجسم فلم يدرك نفسه والعقل كما يعقل غيره بنفسه، فإن الواحد منا كما يعقل غيره يعقل نفسه، وبعقل أنه عقل غيره وأنه عقل نفسه.

قلنا: ما ذكرتموه فاسد من وجهين.

أحددهما أن الإ بصار عندنا يجوز أن يتعلق بنفسه فيكون إ بصاراً لغيره ولنفسه كما يكون العلم الواحد علماً لغيره وعلماً بنفسه ولكن العادة جارية بخلاف ذلك وخرق العادة عندنا. جائز.

والثاني: وهو أقوى أنا سلمنا هذا في الحواس ولكن لم إذا امتنع ذلك في بعض الحواس يمتنع في بعض وأي بعد في أن يفترق حكم الحواس في وجه الإدراك مع اشتراكتها في أنها جسمانية، كما اختلف البصر واللمس في أن اللمس لا يفي الإدراك إلا باتصال الملمس بالآلة اللامسة، وكذا الذوق ويخالفه البصر فإنه يشترط فيه الانفصال حتى لو أطبق أجفانه لم ير لون الحفن، لأنه لم يبعد عنه وهذا الاختلاف لا يرجح الاختلاف في الحاجة إلى الجسم، فلا يبعد أن يكون في الحواس الجسمانية ما يسمى عقلاً ويخالف سائرها في أنها تدرك نفسها.

قلت: أما العناد الأول وهو قوله: إنه يجوز أن تخرق العادة فيضر البصر ذاته فقول في نهاية السفطة والشمعة وقد تكلمنا في هذا فيما سلف.

وأما العناد الثاني وهو قوله: إنه لا يبعد أن يكون إدراك جسماني يدرك نفسه فله إقناع ما ولكن إذا عرف الوجه الذي حرکهم إلى هذا علم امتناع هذا. وذلك أن الإدراك هو شيء يوجد بين فاعل ومنفعل وهو المدرك والمدرک. ويستحيل أن يكون الحس فاعلاً ومنفعلاً له من جهة واحدة فإذا وجد فاعلاً ومنفعلاً فمن جهةين؛ أعني أن الفعل يوجد له من جهة الصورة والانفعال من قبل الهيولوجي، فكل مركب لا يعقل ذاته لأن ذاته تكون غير الذي به يعقل، لأنه إنما يعقل بجزء من ذاته، ولأن العقل هو المعقول. فلو عقل المركب ذاته لعاد

المركب بسيطاً، وعاد الكل هو الجزء، وذلك كله مستحيل. وهذا القول إذا ثبت هنا كان مفهوماً وإذا كتب على الترتيب البرهاني، وهو أن يقدم له من النتائج ما يجب تقديمها أمكن أن يعود برهانياً.

### دليل سادس

قال أبو حامد: قالوا لو كان العقل يدرك باللة جسمانية كالإبصار لما أدرك الله كسائر الحواس، ولكنه يدرك الدماغ والقلب وما يدعى أن الله له، فدل أنه ليس الله له، ولا محلاً وإلا لما أدركه.

والاعتراض: على هذا كالاعتراض على الذي قبله. فإننا نقول لا يبعد أن يدرك الإبصار محله ولكنه حالة على العادة. إذ نقول ثم يستحيل أن تفترق الحواس في هذا المعنى وإن اشتركت في الانطباع في الأجسام كما سبق ولم قلتم أن ما هو قائم في جسم يستحيل أن يدرك الجسم الذي هو محله ولم يلزم أن يحكم من جزئي معين على كلي مرسل. وما عرف بالاتفاق بطلاه وذكر في المنطق أن يحكم بسبب جزئي أو جزئيات كثيرة على كلي حتى مثلوه بما إذا قال الإنسان أن كل حيوان فإنه يحرك عند المضي فكه الأسفل لأن استقرأنا الحيوانات كلها فرأيناها كذلك، فيكون ذلك لغفلته عن التساحق فإنه يحرك فكه الأعلى وهؤلاء لم يستقرنوا إلا الحواس الخمس موجودوها على وجه معلوم فحكموا على الكل به فعل العقل حامة أخرى تجري من سائر الحواس مجرى التساح من سائر الحيوانات فتكون إذن الحواس مع كونها جسمانية مقسمة إلى ما يدرك محلها، وإلى ما لا يدرك، كما انقسمت إلى ما يدرك مدركه من غير معاشرة كالبصر، وإلى ما لا يدرك إلا باتصال كاذب واللمس. فما ذكروه أيضاً أن أورث ظناً فلا يورث يقيناً موثقاً به.

فإن قيل: ولسنا نعول على مجرد الاستقراء للحواس بل نعول على البرهان ونقول لو كان القلب أو الدماغ هو نفس الإنسان لكان لا يغرب عنه إدراكهما حتى لا يخلو أن يعقلهما جميعاً كما أنه لا يخلو عن إدراك نفسه، فإن أحدهما لا يغرب ذاته عن ذاته بل يكون مثباً لنفسه في نفسه أبداً والإنسان ما لم يسمع حديث القلب والدماغ، أو لم يشاهد بالتشريح من إنسان آخر لا يدركهما ولا يعتقد وجودهما فإن كان العقل حالاً في جسم فبنيغي أن يعقل ذلك الجسم أبداً أو لا يدركه أبداً وليس واحد من الأمررين بصحيح، بل يعقل حالة ولا يعقل حالة. وهذا التحقيق وهو أن الإدراك الحال في محل إنما يدرك المحل لنسبة له إلى المحل ولا يتصور أن يكون له نسبة إليه سوى الحلول فيه، فليدركه أبداً وإن كان هذه النسبة لا تكفي فبنيغي أن لا يدرك أبداً، إذ لا يمكن أن يكون له نسبة أخرى إليه كما أنه لمن كان يعقل نفسه عقل نفسه أبداً ولم يغفل عنه بحال.

قلنا: الإنسان ما دام يشعر بنفسه ولا يغفل عنه فإنه يشعر بجسمه وجسمه نعم لا يتعين له اسم القلب وصورته وشكله ولكنه يثبت نفسه جسماً حتى يثبت نفسه في نياه وفي بيته،

والنفس الذي ذكروه لا يناسب البيت والثوب، فإلياته لأصل الجسم ملازم له وغفلته عن شكله وأسمه كففنته عن محل الشم وأنهما زائدتان في مقدم الدماغ شبيهتان بحلمتى الثدي، فإن كل إنسان يعلم أنه بدرك الراتحة بجسمه ولكن محل الإدراك لا يتشكل له ولا يتغير وإن كان يدرك أنه إلى الرأس أقرب منه إلى العقب، ومن جملة الرؤس إلى داخل الأنف أقرب منه إلى داخل الأذن، فكذلك يشعر الإنسان بنفسه ويعلم أن هويته التي بها قوامه إلى قلبه وصدره أقرب منه إلى رجله فإنه يفتقر نفسه بانياً مع عدم الرجل ولا يقدر على تقدير نفسه باياً مع عدم القلب فما ذكروه من أنه يغفل عن الجسم ثانية لا يغفل عنه ليس كذلك.

قلت: أما اعتراضه على أن ما هو جسم، أو قوة في جسم، فليس يعقل ذاته بدليل أن الحواس هي قوى مدركة في أجسام وهي لا تعقل ذاتها، فإن هذا من باب الاستقراء الذي لا يفيد اليقين. وتشبيهه بالاستقراء المستعمل في أن كل حيوان يحرك فكه الأسفل فليس هو لعمرى مثله من جهة، وهو مثله من جهة. أما مخالفته له فإن الواقع بالاستقراء أن كل حيوان يحرك فكه الأسفل فهذا استقراء ناقص من قبل أنه لم يستقرئ في جميع أنواع الحيوانات، وأما الواقع أن كل حاسة فهي لا تدرك ذاتها فهو لعمرى استقراء مستوفي إذ كان ليس هنا حاسة سوى الحواس الخمس. وأما الحكم من قبل ما يشاهد من أمر الحواس أن كل قوة مدركة ليست في جسم فهو شبيه بالاستقراء الذي يحكم من قبله أن كل حيوان فهو يحرك فكه الأسفل لأن الواقع لهذا كما أنه لم يستقرئ جميع الحيوانات. كذلك الواقع أن كل قوة مدركة فليست في الجسم من قبل أن الأمر في الحواس كذلك لم يستقرئ جميع القوى المدركة.

وأما ما حكى عنهم من أن العقل لو كان في جسم لا درك الجسم الذي هو فيه عند إدراكه فكلام غث ركيك، وليس من أقاويل الفلاسفة. وذلك أنه إنما كان يلزم هذا لو كان كل من أدرك وجود شيء أدركه بعده وليس الأمر كذلك لأننا ندرك النفس وأشياء كثيرة وليس ندرك حدها، ولو كانت ندرك حد النفس مع وجودها لكنها ضرورة نعلم من وجودها أنها في جسم أو ليست في جسم، لأنها إن كانت في جسم كان الجسم ضرورة مأخوذًا في حدتها وإن لم تكن في جسم لم يكن الجسم مأخوذًا في حدتها. وهذا هو الذي ينبغي أن يعتقد في هذا.

واما معاندة أبي حامد هذا القول بأن الإنسان يشعر من أمر النفس أنها في جسمه وإن كان لا يتميز له العضو الذي هي فيه من الجسم فهو لعمرى حق وقد

اختلف القدماء في هذا لكن ليس علينا بأنها في الجسم هو علم بأن لها قواماً بالجسم. فإن ذلك ليس بذاته، وهو الأمر الذي اختلف فيه الناس قديماً وحديثاً، لأن الجسم إن كان لها بمنزلة الآلة فليس لها قوام به، وإن كان بمنزلة محل العرض للعرض لم يكن لها وجود إلا بالجسم.

### دليل سابع

قال أبو حامد: قالوا: القوى الداركة بالألات الجسمية يعرض لها من المواتية على العمل بادارة الإدراك كلام لأن إدامة الحركة تفسد مزاج الأجسام فتكلها، وكذلك الأمور القوية الجلية الإدراك توهنها وربما تفسدها حتى لا تدرك عقيبها الأخفى الأضعف كالصوت العظيم للسمع والتور العظيم للبصر، فإنه ربما يفسد أو يمنع عقيبها من إدراك الصوت الخفي والمرئيات الدقيقة بل من ذاق الحلاوة الشديدة لا يحس بعده بحلاوة دونها. والأمر في القوة العقلية بالمعنىك فإن إدامتها للنظر إلى المعقولات لا يتبعها ودرك الضروريات الجلية بقويتها على درك النظريات الخفية ولا يضعفها وإن عرض لها في بعض الأوقات كلام ذلك لاستعمالها القوة الخيالية واستعانتها بها فتضعف آلة القوة الخيالية فلا تخدم العقل.

الاعتراض: وهذا من الطراز السابق فإنما يقول لا يبعد أن تختلف الحواس الجسمانية في هذه الأمور فليس ما يثبت منها للبعض يجب أن يثبت للأخر، بل لا يبعد أن تقاومت الأجسام فيكون منها ما يضعفها نوع من الحركة ومنها ما يقويها نوع من الحركة، ولا يوهنها وإن كان يؤثر فيها فيكون ثم سبب يحدد قوتها بحيث لا تحسن بالآخر فيها، فكل هذا ممكن إذ الحكم الثابت لبعض الأشياء ليس يلزم أن يثبت لكلها.

قلت: هذا دليل قديم من أدلةهم وتحصيله أن العقل إذا أدرك معقولاً قوياً ثم عاد بعقيبه إلى إدراكه ما دونه كان إدراكه له أسهل. وذلك مما يدل على أن إدراكه ليس بجسم لأن نجد القوى الجسمية المدركة تتأثر عن مدركتها القوية تأثراً يضعف بها إدراكها حتى لا يمكن فيها أن تدرك الهيئة الإدراك بأثر إدراكها القوية الإدراك. والسبب في ذلك أن كل صورة تحل في جسم فحلولها فيه يكون بتأثير ذلك الجسم عنها عند حلولها فيه لأنها مخالفة ولا بد وإلا لم تكن صورة في جسم. فلما وجدوا قابل المعقولات لا يتأثر عن المعقولات قطعوا على أن ذلك القابل ليس بجسم. وهذا لا عناد له، فإن كل ما يتأثر من المحال عن حلول الصور فيه تأثراً موافقاً أو منافياً قليلاً كان أو كثيراً فهو جسماني ضرورة، وعكس هذا أيضاً صحيح، وهو أن كل ما هو جسماني فهو متاثر عن الصورة الحاصلة فيه وقدر تأثيره هو على قدر مخالطة تلك الصورة للجسم

والسبب في هذا أن كل كون فهو تابع لاستحالة فلو حلّت صورة في جسم بغير استحالة لأمكن أن توجد صورة جسمانية لا يتأثر عنها المجل عن حصولها.

### دليل ثامن

قال أبو حامد: قالوا: أجزاء البدن كلها ضعف قوتها بعد منتهى النشوء بالوقوف عند الأربعين سنة فما بعدها. فيضعف البصر والسمع وسائر القوى والقدرة العقلية في أكثر الأمر إنما يقوى بعد ذلك. ولا يلزم على هذا تضليل النظر في المعقولات عند حلول المرض في البدن وعند الخرف بسبب الشيروخة فإنه مهما كان أنه يقوى مع ضعف البدن في بعض الأحوال فقد كان قوامه بنفسه فتعطله عند تعطل البدن لا يوجب كونه قائماً بالبدن فإن استثناء عين التالي لا يتضح فإننا نقول: إن كانت الفقرة العقلية قائمة بالبدن فيضعفها ضعف البدن بكل حال وبالتالي محال فالملجم محال وإذا قلنا: التالي موجود في بعض الأحوال فلا يلزم أن يكون المقدم موجوداً. ثم السبب فيه أن النفس لها فعل ذاتها إذا لم يقع عائق ولم يشغلها شاغل فإن للنفس فعلين فعل بالقياس إلى البدن وهو السياسة له وتدبره وفعل بالقياس إلى مبادئه وإلى ذاته وهو إدراك المعقولات وعما تمانع من معتقدان فمهما اشتغل بأحد هما انصرف عن الآخر، وتضليل عليه الجمع بين الأمرين. وشاغلاته من جهة البدن الإحسان والتخييل والشهوات والغضب والخوف والضم والوجع فإذا أخذت تفكير في معقول تعطل عليك كل هذه الأشياء الأخرى. بل مجرد الحس قد يمنع من إدراك العقل ونظره من غير أن يصيب آلة العقل شيء، أو يصيب ذاتها آفة. والسبب في ذلك اشتغال النفس بفعل عن فعل ولذلك يتعطل نظر العقل عند الوجع والمرض والخوف فإنه أيضاً مرض في الدماغ. وكيف يستبعد التسامع في اختلاف جهتي فعل النفس وتعدد الجهات الواحدة قد يوجب التسامع، فإن الفرق يذهل عن الوجع والشهوة عن الغضب والنظر في معقول عن معقول آخر. وأية أن المرض الحال في البدن ليس يتعرض لمحل العلوم أنه إذا عاد صحيحاً لم يفتقر إلى تعلم العلوم من رأس بل تعود عيشه نفسه كما كانت وتعود تلك العلوم بعيتها من غير استثناف تعلم.

الإعتراف: أنا نقول: نقصان القوى وزيادتها لها أسباب كثيرة لا تنحصر فقد يقوى بعض القوى في ابتداء العمر وبعضها في الوسط وبعضها في الآخر، وأمر العقل أيضاً كذلك فلا يبقى إلا أن يدعى الغالب. ولا بعد في أن يختلف الشم والبصر في أن الشم يقوى بعد الأربعين والبصر يضعف وإن تساوا في كونهما حالين في الجسم كما تتفاوت هذه القوى في الحيوانات فيقوى الشم من بعضها والبصر من بعضها لاختلاف في أمزجتها لا يمكن الوقوف على ضبطه، فلا يبعد أن يكون مزاج الآلات أيضاً يختلف في حق الأشخاص وفي حق الأحوال. ويكون أحد الأسباب في سبب الضعف إلى البصر دون العقل أن البصر أقدم فإنه يبصر في أول فطرته ولا يتم عقله إلا بعد خمسة عشر سنة أو زيادة على ما شاهدنا اختلاف الناس فيه حتى قبل أن الشيب إلى شعر الرأس أسبق منه إلى شعر اللحية لأن شعر الرأس

أقدم. فهذه الأسباب إن خاض الخائن فيها ولم يرد هذه الأمور إلى مجاري العادات فلا يمكن أن يبني عليها علم موثوق به لأن جهات الاحتمال فيما تزيد بها القوى أو تضعف لا تنحصر فلا يورث شيء من ذلك يقيناً.

قلت: أما إذا وضع أن القوى المدركة موضوعها هو الحار الغريزي، وكان الحار الغريزي يدركه الفحص بعد الأربعين، فقد ينفي أن يكون العقل في ذلك كسائر القوى؛ أعني أنه يلزم أن كان موضوعه الحار الغريزي أن يشيخ بشيخوخته. وأما إن توهم أن الموضوعات مختلفة للعقل والحواس فليس يلزم أن تستوي أعمارها.

### دليل تاسع

قال أبو حامد: قالوا: كيف يكون الإنسان عبارة عن الجسم مع عوارضه وهذه الأجسام لا تزال تتحلل والغذاء يسد مسد ما ينحل حتى إذا رأينا صبياً انفصل من الجنين فيمرض مراراً وينبل ثم يسمن وينمو فيمكنا أن نقول: لم يبق فيه بعد الأربعين شيء من الأجزاء التي كانت موجودة عند الانفصال بل كان أول وجوده من أجزاء المني فقط ولم يبق فيه شيء من أجزاء المني بل انحل كل ذلك وتبدل بغيره فيكون هذا الجسم غير ذلك الجسم. ونقول: هذا الإنسان هو ذلك الإنسان بعينه وحتى أنه يبقى معه علوم من أول صياده ويكون قد تبدل جميع أجسامه. فدل أن للنفس وجوداً سوى البدن وأن البدن آلة.

الاعتراض: أن هذا يتضمن بالبهيمة والشجرة إذا قيست حالة كبرها بحالة الصفر فإنه يقال أن هذا ذلك بعينه كما يقال في الإنسان وليس بذلك على أن له وجوداً غير الجسم. وما ذكر في العلم يبطل بحفظ الصور المتخيلة فإنه يبقى في الصي إلى الكبير، وإن تبدل أجزاء الدماغ.

قلت: هذا دليل لم يستعمله أحد من القدماء في بقاء النفس. وإنما استعملوه في أن في الأشخاص جوهرًا باقياً من الولادة إلى الموت وأن للأشياء ليست في سيلان دائم كما اعتقاد ذلك كثير من القدماء فتفنوا المعرفة الضرورية حتى اضطر أفالاطون إلى إدخال الصور. فلا معنى للتشاغل بذلك واعتراض أبي حامد على هذا الدليل صحيح.

### دليل عاشر<sup>٢</sup>

قال أبو حامد: قالوا: القوة العقلية تدرك الكلبات العامة العقلية التي يسميها المتكلمون أحوالاً فتدرك الإنسان المطلق عند مشاهدة الحس لشخص إنسان معين وهو غير الشخص المشاهد فإن المشاهد في مكان مخصوص ولون مخصوص ومقدار مخصوص

ووضع مخصوص بالإنسان المطلقاً مجرد عن هذه الأمور بل يدخل فيه كل ما يطلق عليه اسم الإنسان، وإن لم يكن على لون المشاهد وقدره ووضعه ومكانه بل الذي يمكن وجوده في المستقبل بدخول فيه بل لو عدم الإنسان يبقى حقيقة الإنسان في العقل مجرد عن هذه العواص ولهذا كل شيء شاهده الحس مخصوصاً فيحصل منه للعقل حقيقة ذلك الشخص كلياً مجرداً عن المواد والأوضاع حتى تنقسم أوصافه إلى ما هو ذاتي كالجسمية للشجر والحيوان إلى آخر الفصل.

قلت: معنى ما حكاه عن الفلسفة من هذا الدليل هو أن العقل يدرك من الأشخاص المتفقة في النوع معنى واحداً تشتهر به وهي ماهية ذلك النوع من غير أن ينقسم ذلك المعنى بما تنقسم به الأشخاص من حيث هي أشخاص من المكان والوضع والمواد التي من قبلها تكتثرت، فيجب أن يكون هذا المعنى غير كائن ولا فاسدة ولا ذاهب بذهاب شخص من الأشخاص التي يوجد فيها هذا المعنى ولذلك كانت العلوم أزلية وغير كائنة ولا فاسدة إلا بالعرض أي من قبل اتصالها بزید وعمره، أي أنها فاسدة من قبل الاتصال لا أنها فاسدة في نفسها، إذ لو كانت كائنة فاسدة لكان هذا الاتصال موجوداً في جوهرها ول كانت لا تجتمع في شيء واحد قالوا: وإذا نقرر هذا من أمر العقل وكان في النفس وجوب أن تكون النفس غير منقسمة بانقسام الأشخاص، وأن تكون أيضاً معنى واحداً في زید وعمره.

وهذا الدليل في العقل قوي لأن العقل ليس فيه من معنى الشخصية شيء وأما النفس فإنها وإن كانت مجرد من الأعراض التي تعددت بها الأشخاص فإن المشاهير من الحكماء يقولون: ليس تخرج من طبيعة الشخص وإن كانت مدركة والنظر هو في هذا الموضوع.

وأما الاعتراض الذي اعرض عليهم أبو حامد فهو راجع إلى أن العقل هو معنى شخصي والكلية عارضة له ولذلك يشبه نظره إلى المعنى المشترك في الأشخاص بنظر الحس الواحد مراراً كثيرة فإنه واحد عنده لا إنه معنى كلي فالحيوانية مثلاً في زيد هي بعينها بالعدد التي أبصرها في خالد وهذا كذب. فإنه لو كان هذا هكذا لما كان بين إدراك الحس وإدراك العقل فرق.

ولم ننقل كلامه إلى هنا لما فيه من التطويل.

## المسألة الثالثة (من الطبيعتين)

### (المسألة التاسعة عشر)

#### استحالة الفناء على النفوس

وكذلك قال أبو حامد بعد هذا: إن للفلاسفة على أن النفس يستحيل عليها العدم بعد الوجود دليلين: أحدهما: أن النفس إن عدمت لم يخل عدمها من ثلاثة أحوال: إما أن تendum مع عدم البدن، وإما أن تendum من قبل ضد موجود لها، أو تendum بقدرة القادر. وباطل أن تendum بعد البدن، فإنها مفارقة للبدن، وباطل أن يكون لها ضد فان الجوهر المفارق ليس له ضد، وباطل أن تتعلق قدرة القادر بالعدم على ما سلف.

واعتراضهم هو بأننا لا نسلم أنها مفارقة للبدن وأيضاً فإن المختار عند ابن سينا أن تكون النفوس متعددة يتعدد الأبدان لأن كون النفس واحدة بالعدد من كل وجه في جميع الأشخاص تلحقه محالات كثيرة منها أن يكون إذا علم زيد شيئاً يعلمه عمرو، وإذا جهله عمرو جهله زيد إلى غير ذلك من المحالات التي تلزم هذا الوضع. فهو يرد على هذا القول: بأنها إذا أنزلت متعددة بتعدد الأجسام لزم أن تكون مرتبطة بها فتفسد ضرورة بفساد الأجسام.

وللفلاسفة أن يقولوا: إنه ليس يلزم إذا كان شيئاً بينهما نسبة علاقة ومحبة مثل النسبة التي بين العاشق والمعشوق، ومثل النسبة التي بين الحديد وحجر المغناطيس أن يكون إذا فسد أحدهما فسد الآخر، ولكن للمنازع أن يسألهم عن المعنى الذي به تشخصت النفوس وتكتورة كثرة عدديّة، وهي مفارقة للمواد فإن الكثرة العددية الشخصية إنما أنت من قبل المادة. لكن لمن يدعى بقاء النفس وتعددتها أن يقول: إنها في مادة لطيفة وهي الحرارة النفسانية التي

تفيس من الأجرام السماوية، وهي الحرارة التي ليست هي ناراً ولا فيها مبدأ نار بل فيها النفوس المخلقة للأجسام التي هناء، وللنفوس التي تحل في تلك الأجسام. فإنه لا يختلف أحد من الفلاسفة أن في الاسطعات حرارة سماوية وهي حاملة للقوى المكونة للحيوان والنبات. لكن بعضهم يسمى هذه قوة طبيعية سماوية وجاليونوس يسمىها القوة المصورة ويسمىها أحياناً الحالق ويقول: إنه يظهر أن هنا صانعاً للحيوان حكيمًا مخلقاً له، وأن هذا يظهر من التشريح. فاما أين هو هذا الصانع؟ وما جعله؟ فهو أجل من أن يعلمه الإنسان. ومن هنا يستدل أفلاطون على أن النفس مفارقة للبدن لأنها هي المخلقة له والمصورة. ولو كان البدن شرطاً في وجودها لم تخلقه ولا صورته. وهذا النفس أظهر ما هي؛ أعني المخلقة في الحيوان الغير متassel، ثم بعد ذلك في المتassel. فانا كما نعلم أن النفس هي معنى زائد على الحرارة الغريزية إذ كانت الحرارة بما هي حرارة ليس من شأنها أن تفعل الأفعال المنتظمة المعقولة. كذلك نعلم أن الحرارة التي في الزور ليس فيها كفاية في التحليق والتصوير. فلا خلاف عندهم في أن في الاسطعات نفوساً مخلقة ل النوع نوع من الأنواع الموجودة من الحيوان والنبات والمعادن، وكل محتاج في كونه وبقائه إلى تدبير وقوى حافظة له. وهذه النفوس إما أن تكون كالمتوسطة بين نفوس الأجرام السماوية وبين النفوس التي هنا في الأجسام المحسومة، ويكون لها ولا بد على النفوس التي هنا والأبدان تسلط ومن هنا نشأ القول بالجن. أو تكون هي بذواتها هي التي تتعلق بالأبدان التي تكونها للشبه الذي بينها.

وإذا فسدت الأبدان عادت إلى مادتها الروحانية وأجسامها اللطيفة التي لا تحس. وما من أحد من الفلاسفة القدماء إلا وهو معترض بهذه النفوس. وإنما يختلفون هل هي التي في الأجسام، أو جنس آخر غيرها. وأما الذين قالوا بواهب الصور، فإنهم جعلوا هذه القوى عقلاً مفارقاً وليس يوجد ذلك لأحد من القدماء إلا لبعض فلاسفة الإسلام لأن من أصولهم أن المفارقات لا تغير المواد تغير استحالة بذواتها، وأولاً إذ المحيل هو ضد المبتحيل.

وهذه المسألة هي من أغوص المسائل التي في الفلسفة. ومن أقوى ما يستشهد به في هذا الباب أن العقل الهيولياني يعقل أشياء لا نهاية لها في

المعقول الواحد، ويحكم عليها حكمًا كليًّا. وما جوهره هذا الجوهر فهو غير هيلاني أصلًا، ولذلك يحمد أرسطو انكساغورس في وضعه المحرك الأول عقلاً، أي صورة برية من الهيلاني، ولذلك لا ينفع عن شيء من الموجودات. لأن سبب الانفعال هي الهيلاني، والأمر في هذا في القوى القابلة كالامر في القوى الفاعلة، لأن القوى القابلة ذات المواد هي التي تقبل أشياء محدودة.

**المُسَأَّلَةُ الرَّابِعَةُ (مِنَ الْطَّيِّبَاتِ)**  
**الْمُسَأَّلَةُ الْعَشْرُونَ**  
**فِي إِيَّاطِلِ إِنْكَارِهِمْ لِبَعْثِ**  
**الْأَجْسَامِ مَعَ التَّلَذِّذِ النَّامِ**

قال ابن رشد: ولما فرغ من هذه المسألة أخذ يزعم أن الفلاسفة ينكرون حشر الأجساد. وهذا شيء ما وجد لواحد من تقدم فيه قول. والقول بحشر الأجساد أقل ما له منتشرًا في الشرائع ألف سنة. والذين ثأدوا إلينا عنهم الفلسفة هم دون هذا العدد من السنين. وذلك أن أول من قال بحشر الأجساد هم أنبياءبني إسرائيل الذين آتوا بعد موسى عليه السلام وذلك بين من الزبور ومن كثير من الصحف المنسوبة لبني إسرائيل، وثبت ذلك أيضًا في الإنجيل وتواتر القول به عن عيسى عليه السلام وهو قول الصابئة. وهذه الشريعة قال أبو محمد بن حزم: إنها أقدم الشرائع. بل القوم يظهر من أمرهم أنهم أشد الناس تعظيمًا لها وإيماناً بها. والسبب في ذلك أنهم يرون أنها ت唆ونحو تدبير الناس الذي به وجود الإنسان بما هو إنسان، وبلوغه سعادته الخاصة به. وذلك أنها ضرورية في وجود الفضائل الخلقية للإنسان، والفضائل النظرية والصناعية العملية. وذلك أنهم يرون أن الإنسان لا حياة له في هذه الدار إلا بالصناعات العملية ولا حياة له في هذه الدار ولا في الدار الآخرة إلا بالفضائل النظرية، وإنه ولا واحد من هذين يتم ولا يبلغ إليه إلا بالفضائل الخلقية، وأن الفضائل الخلقية لا تتمكن إلا بمعرفة الله تعالى ونعتظيمه بالعبادات المشروعة لهم في ملة ملة، مثل القرابين والصلوات والأدعية وما يشبه ذلك من الأقوال التي نقال في الثناء على الله تعالى وعلى الملائكة والنبين.

ويرون بالجملة أن الشرائع هي الصنائع الضرورية المدنية التي تأخذ مبادئها من العقل والشرع، ولا سيما ما كان منها عاماً لجميع الشرائع، وإن اختلفت في ذلك بالأقل والأكثر.

ويرون مع هذا أنه لا ينبغي أن يتعرض بقول مثبت أو مبطل في مبادئها العامة، مثل: هل يجب أن يعبد الله؟ أو لا يعبد؟ وأكثر من ذلك: هل هو موجود؟ أم ليس بموجود؟ وكذلك يرون في سائر مبادئه مثل القول في وجود السعادة الأخيرة وفي كيفية لأن الشرائع كلها انفتقت على وجود آخر يجيء بعد الموت وإن اختلفت في صفة ذلك الوجود كما انفتقت على معرفة وجوده وصفاته وأفعاله، وإن اختلفت فيما تقوله في ذات المبدأ وأفعاله بالأقل والأكثر. وكذلك هي متفرقة في الأفعال التي توصل إلى السعادة التي في الدار الآخرة، وإن اختلفت في تقدير هذه الأفعال.

فهي بالجملة لما كانت ت نحو نحو الحكمة بطريق مشترك للجميع كانت واجبة عندهم لأن الفلسفة إنما ت نحو نحو تعريف سعادة بعض الناس العقلية، وهو من شأنه أن يتعلم الحكمة والشرائع تقصد تعليم الجمهور عامة. ومع هذا فلا نجد شريعة من الشرائع إلا وقد نبهت بما يخص الحكماء وعنيت بما يشترك فيه الجمهور. ولما كان الصنف الخاص من الناس إنما يتم وجوده وتحصيل سعادته بمشاركة الصنف العام، كان التعليم العام ضروريًا في وجود الصنف الخاص وفي حياته. إما في وقت صباحه ومن شهته فلا يشك أحد في ذلك، وإما عند نقله إلى ما يخصه فمن ضرورة فضيلته ألا يستهين بما نشأ عليه، وأن يتأنى لذلك أحسن تأويل. وأن يعلم أن المقصود بذلك التعليم هو ما يعم، لا ما يخص، وإنه إن صرخ بشك في المباديء الشرعية التي نشأ عليها أو بتأويل أنه منافق للأنبياء صلوات الله عليهم وصاد عن سبيلهم، فإنه أحق الناس بأن ينطلق عليه اسم الكفر، ويوجب له في الملة التي نشأ عليها عقوبة الكفر.

ويجب عليه مع ذلك أن يختار أفضليها في زمانه وإن كانت كلها عنده حقيقة وأن يعتقد أن الأفضل ينسحب بما هو أفضلي منه. ولذلك أسلم الحكماء الذين كانوا يعلمون الناس بالإسكندرية لما وصلتهم شريعة الإسلام، وتنصر الحكماء الذين كانوا يبلاد الروم لما وصلتهم شريعة عيسى عليه السلام، ولا يشك أحد

أنه كان في بني إسرائيل حكماء كثيرون وذلك ظاهر من الكتب التي تلفى عند بني إسرائيل المنسوبة إلى سليمان عليه السلام ولم تزل الحكمة أمراً موجوداً في أهل الوحي وهم الأنبياء عليهم السلام، ولذلك أصدق كل قضية هي أن: كلنبي حكيم وليس كل حكيمنبي ولكنهم العلماء الذين قيل فيهم: إنهم ورثة الأنبياء. وإذا كانت الصنائع البرهانية في مبادتها المصادرات والأصول الموضوعة، فكم بالحربي يجب أن يكون ذلك في الشرائع المأخوذة من الوحي والعقل. وكل شريعة كانت بالوحي، فالعقل يخالطها. ومن سلم أنه يمكن أن تكون هنالى شريعة بالعقل فقط، فإنه يتلزم ضرورة أن تكون أنقص من الشرائع التي استنبطت بالعقل والوحي. والجميع متافقون على أن مباديء العمل يجب أن تؤخذ تقليداً، إذ كان لا سبيل إلى البرهان على وجوب العمل إلا بوجود الفضائل الحاصلة عن الأعمال الخلقية والعملية.

فقد تبين من هذا القول أن الحكماء بأجمعهم يرون في الشرائع هذا الرأي؛ أعني أن يتقلد من الأنبياء والواضعين مباديء العمل والسنن المنشورة في ملة ملة. والممدوح عندهم من هذه المباديء الضرورية هو ما كان منها أحدث للجمهور على الأعمال الفاضلة حتى يكون الناشيون عليها أتم فضيلة من الناشيون على غيرها، مثل كون الصلوات عندنا، فإنه لا يشك في أن الصلوات تنهي عن الفحشاء والمنكر كما قال تعالى. وإن الصلاة الموضوعة في هذه الشريعة يوجد فيها هذا الفعل أتم منه فيسائر الصلوات الموضوعة فيسائر الشرائع. وذلك بما شرط في عددها وأوقاتها وأذكارها وسائر ما شرط فيها من الطهارة ومن التروك؛ أعني ترك الأفعال والأقوال المفسدة لها.

وكذلك الأمر فيما قيل في المعاد منها هو أحدث على الأعمال الفاضلة مما قيل في غيرها، ولذلك كان تمثيل المعاد لهم بالأمور الجسمانية أفضل من تمثيله بالأمور الروحانية كما قال سبحانه: «مثيل الجنة التي وعد المتقون تجري من تحتها الأنهر» وقال النبي عليه السلام فيها: «ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر بخاطر بشر». وقال ابن عباس: «ليس في الآخرة من الدنيا إلا الأسماء». فدل على أن ذلك الوجود نشأة أخرى أعلى من هذا الوجود، وطور آخر أفضل من هذا الطور. وليس ينبغي أن ينكر ذلك من يعتقد أنا ندرك الْمُوْجَدُ الواحد ينتقل من طور إلى طور، مثل انتقال الصور الجمادية إلى أن

تصير مدركة ذاتها، وهي الصور العقلية. والذين شكوا في هذه الأشياء وتعرضوا لذلك وأفصحوا به إنما هم الذين يقصدون إبطال الشرائع، وإبطال الفضائل، وهم الزنادقة الذين يرون أن لا غاية للإنسان إلا التمتع باللذات. هذا مما لا يشك أحد فيه ومن قدر عليه من هؤلاء، فلا يشك أن أصحاب الشرائع والحكماء بأجمعهم يقتلونه. ومن لم يقدر عليه فإن أتم الأقوال التي يحتاج بها عليه هي الدلائل التي تضمنها الكتاب العزيز.

وما قاله هذا الرجل في معاندهم هو جيد. ولا بد في معاندهم أن توضع النفس غير مائة كما دلت عليه الدلائل العقلية والشرعية، وأن يوضع أن النبي تعود هي أمثال هذه الأجسام التي كانت في هذه الدار، لا هي بعيتها، لأن المعدوم لا يعود بالشخص، وإنما يعود الموجود لمثل ما عدم، لا لغير ما عدم. كما بين أبو حامد. ولذلك لا يصح القول بالإعادة على مذهب من اعتقد من المنكلمين أن النفس عرض، وأن الأجسام التي تعاد هي التي تعد. وذلك أن ما عدم ثم وجد، فإنه واحد بال النوع، لا واحد بالعدد، بل إثنان بالعدد وبخاصة من يقول منهم: إن الإعراض لا تبقى زمانين.

\* \* \*



## خاتمة

وهذا الرجل (الغزالى) كفر الفلسفه بثلاث مسائل. أحدها: هذه.  
وقد قلنا كيف رأى الفلسفه في هذه المسألة. وأنها عندهم من المسائل  
النظيرية. والمسألة الثانية قولهم: إنه لا يعلم الجزئيات وقد قلنا أيضاً: إن هذا  
القول ليس من قولهم.  
والثالثة قولهم يقدم العالم. وقد قلنا أيضاً أن الذي يعنون بهذا الاسم  
ليس هو المعنى الذي كفرا به المتكلمون.

وقال في هذا الكتاب إنه لم يقل أحد من المسلمين بالمعاد الروحاني  
وقال في غيره: إن الصوفية تقول به، وعلى هذا فليس يكون تكبير من قال  
بالمعاد الروحاني ولم يقل بالمحسوس إجماعاً. وجوز هذا القول بالمعاد  
الروحاني، وقد تردد أيضاً في غير هذا الكتاب في التكبير بالإجماع، وهذا كله  
كما ترى تخليط. ولا شك أن هذا الرجل أخطأ على الشريعة كما أخطأ على  
الحكمة، والله الموفق للصواب والمختص بالحق من يشاء.

وقد رأيت أن أقطع هنا القول في هذه الأشياء والاستغفار من التكلم  
فيها. ولو لا ضرورة طلب الحق مع أهله، وهو كما يقول جاليينوس: رجل واحد  
من ألف. والتصدي إلى أن يتكلم فيه من ليس من أهله، ما نكلمت في ذلك  
علم الله بحرف. وعسى الله أن يقبل العذر في ذلك، ويقبل العثرة بمنه،  
وكرمه، وجوده، وفضله، لا رب غيره.



## ـ فهرس الآيات القرآنية<sup>(١)</sup>

| الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رقمها | السورة | رقمها | صفحة       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--------|-------|------------|
| »لَا تَبْدِيلُ لِكَلْمَاتِ اللَّهِ<br>»لَا تَبْدِيلُ لِعَلْقِ اللَّهِ<br>»فَلَمْ هُلْ أَنْبِتُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا، الَّذِينَ ضَلَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |        | ٦٤    | يونس ١٠    |
| سَيِّئَمُونَ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسُبُونَ<br>أَنَّهُمْ يَحْسُنُونَ صَنْعًا<br>»وَكَذَلِكَ نَرِي إِبْرَاهِيمَ مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ<br>وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِتِينَ<br>»لَوْ كَانَ فِيهَا إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا<br>»وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ آمِرَهَا<br>»وَمَا مَنَ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ<br>»سَخَّرَ لَكُمُ الظَّلَلُ وَالنَّهَارُ<br>»لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ |       |        | ٣٠    | الروم ٣٠   |
| النَّاسِ وَلَكِنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ<br>»أَتَيْنَا طَاغِيْنِ<br>»وَكَذَلِكَ نَرِي إِبْرَاهِيمَ مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ<br>»إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا<br>أَنَّ الرَّحْمَنَ عَبْدُهُ<br>»لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ                                                                                                                                            |       |        | ١٨    | الكهف ١٠٣  |
| النَّاسِ وَلَكِنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ<br>»أَتَيْنَا طَاغِيْنِ<br>»وَكَذَلِكَ نَرِي إِبْرَاهِيمَ مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ<br>»إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا<br>أَنَّ الرَّحْمَنَ عَبْدُهُ<br>»لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ                                                                                                                                            |       |        | ٧٥    | الأنعام ٦  |
| النَّاسِ وَلَكِنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ<br>»أَتَيْنَا طَاغِيْنِ<br>»وَكَذَلِكَ نَرِي إِبْرَاهِيمَ مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ<br>»إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا<br>أَنَّ الرَّحْمَنَ عَبْدُهُ<br>»لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ                                                                                                                                            |       |        | ٤٠    | غافر ٥٧    |
| النَّاسِ وَلَكِنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ<br>»أَتَيْنَا طَاغِيْنِ<br>»وَكَذَلِكَ نَرِي إِبْرَاهِيمَ مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ<br>»إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا<br>أَنَّ الرَّحْمَنَ عَبْدُهُ<br>»لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ                                                                                                                                            |       |        | ١١    | فصلت ٤١    |
| النَّاسِ وَلَكِنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ<br>»أَتَيْنَا طَاغِيْنِ<br>»وَكَذَلِكَ نَرِي إِبْرَاهِيمَ مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ<br>»إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا<br>أَنَّ الرَّحْمَنَ عَبْدُهُ<br>»لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ                                                                                                                                            |       |        | ٦     | الأنعام ٧٥ |
| النَّاسِ وَلَكِنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ<br>»أَتَيْنَا طَاغِيْنِ<br>»وَكَذَلِكَ نَرِي إِبْرَاهِيمَ مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ<br>»إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا<br>أَنَّ الرَّحْمَنَ عَبْدُهُ<br>»لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ                                                                                                                                            |       |        | ٩٣    | مریم ١٩    |

(١) أشرنا إلى الآية المكية بالحرف ك، وإلى الآية المدنية بالحرف م.

|     |   |          |    |    |   |          |    |    |   |      |    |     |   |          |    |    |   |          |    |     |   |          |    |    |   |          |    |     |   |          |    |     |
|-----|---|----------|----|----|---|----------|----|----|---|------|----|-----|---|----------|----|----|---|----------|----|-----|---|----------|----|----|---|----------|----|-----|---|----------|----|-----|
| ١٣٣ | ك | المؤمنون | ٢٣ | ١٢ | ك | الأنبياء | ٢١ | ٣٠ | ك | هود  | ٧  | ١٣٢ | ك | فصلت     | ٤١ | ١١ | ك | فاطر     | ٣٥ | ١٣٧ | ك | الأحزاب  | ٣٣ | ٧٢ | م | الأحزاب  | ٣٣ | ١٣٩ |   |          |    |     |
| ١٩٧ | ك | سباء     | ٣٤ | ٣  | ك | الأنبياء | ٢١ | ٢٢ | ك | مريم | ١٩ | ٤٢  | ك | بس       | ٣٦ | ٧١ | ك | ص        | ٢٨ | ٢٠٣ | ك | الأنبياء | ٢١ | ٢٢ | ك | الأنبياء | ٢١ | ٢١٥ |   |          |    |     |
| ٢٠٣ | ك | مريم     | ١٩ | ٤٢ | ك | بس       | ٣٦ | ٧١ | ك | ص    | ٢٨ | ٧٥  | ك | الأنبياء | ٢١ | ٢٣ | ك | الأنبياء | ٢١ | ٢٢٤ | ك | فصلت     | ٤١ | ١١ | ك | الأنعام  | ٦  | ٢٢٤ |   |          |    |     |
| ٢٠٣ | ك | مريم     | ١٩ | ٤٢ | ك | بس       | ٣٦ | ٧١ | ك | ص    | ٢٨ | ٧٥  | ك | الأنبياء | ٢١ | ٢٣ | ك | الأنبياء | ٢١ | ٢٢٤ | ك | فصلت     | ٤١ | ١١ | ك | الأنعام  | ٦  | ٢٢٤ |   |          |    |     |
| ٢٧٣ | ك | الإسراء  | ١٧ | ٣٧ | ك | الأنبياء | ٢١ | ٣٠ | ك | فاطر | ٣٥ | ٤٣  | ك | آل عمران | ٣  | ٧  | م | آل عمران | ٣  | ٢٩٤ | ك | النمل    | ٢٧ | ٦٥ | ك | المؤمنون | ٢٣ | ١٣  | ك | المؤمنون | ٢٣ | ٣٠١ |
| ٢٩٤ | ك | آل عمران | ٣  | ٧  | م | آل عمران | ٣  | ٢٧ | ك | فاطر | ٣٥ | ٤٣  | ك | النمل    | ٢٧ | ٦٥ | ك | المؤمنون | ٢٣ | ١٣  | ك | المؤمنون | ٢٣ | ١٤ | ك | المؤمنون | ٢٣ | ٣٠١ |   |          |    |     |

﴿ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين  
نم جعلناه نطفة في قرار مكين، ثم  
خلقنا النطفة علقة، فخلقنا العلقة مضفة﴾

﴿أولم ير الذين كفروا أن السموات  
والارض كانتا رتفقا﴾

﴿وكان عرشه على الماء﴾

﴿ننم استوى إلى السماء وهي دخان﴾

﴿إن الله يملك السموات والأرض أن تزولاها﴾

﴿إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال﴾

﴿لا يغ رب عنده مثقال ذرة في السموات  
ولا في الأرض﴾

﴿لم يبعد ما لا يسمع ولا يصر

ولا يعني عنك شيئا﴾

﴿أولم يروا أنها خلقنا لهم مما

عملت أيدينا إنما فهم لها مالكون﴾

﴿خلقت بيدي﴾

﴿لو كان فيها آلهة إلا الله لفسدتا﴾

﴿أولم ير الذين كفروا أن السموات والأرض  
كانتا رتفقا ففتنهما﴾

﴿ننم استوى إلى السماء وهي دخان﴾

﴿و كذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والأرض﴾

﴿إنك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال

طولا﴾

﴿ولون تجد لستة الله تبديلا ولن تجد

لستة الله تحويلا﴾

﴿والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل

من عند ربنا﴾

﴿فقل لا يعلم من في السموات والأرض

الغيب إلا الله﴾

﴿ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين

نم جعلناه نطفة في قرار مكين﴾

﴿تبارك الله أحسن الخالقين﴾

الأية

رقمها السورة رقمها الصفحة

٣٠٢ ٤٣ ك فاطر ٣٥

٣١١ ٨٥ ك الإسراء ١٧

٣١١ ٤٢ ك الزمر ٣٩

٣٢٦ ٣٥ م الرعد ١٣

﴿وَلَن تَجِد لِسْتَة أَفَهْ تَبْدِيلَهُ﴾  
﴿وَبِوَسْأَلُونَك عن الرُّوح قُل الرُّوح منْ أَمْرِ  
رَبِّي وَمَا أَوْنَبْتُمْ مِنَ الْعِلْم إِلَّا قَلِيلَهُ﴾  
﴿إِنَّ اللَّهَ يَنْتَفِعُ بِالْأَنْفُس حِينَ مَوْتُهَا وَالَّتِي لَمْ  
تَمْتَ فِي مَنَامَهَا﴾  
﴿مِثْلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وَعَدَ الْمُتَقْوِنَ تَجْرِي  
مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ﴾



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



فهرس الفرق الفلسفية والكلامية

| الصفحة                                                                                        | الفرقة         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ١٢٥ : ٤٦٣ : ٣٧٢ : ٧٠ : ٣٩ : ٣٤ : ٣٣ : ٦٣ : ٨٥ : ٦٧٢ : ٧٠ : ٣٩٦ : ٦٣ : ٦١٠٣ : ٦١٠٨ : ٦١٢٥      | ١ - الأشعرية   |
| ١٩١ : ١٨٦ : ١٨٥ : ١٨٣ : ١٨١ : ١٧١ : ١٣٥ : ١٣٤ : ١٣٣ : ١٣٢                                     |                |
| ٢٩٦ : ٢٦٨ : ٢٣٥ : ٢٣٣ : ٢٢٨ : ٢٢٤ : ٢١٧ : ٢٠٧ : ٢٩٣ : ٢٣٥ : ١٦٥ : ١٦٤ : ١٦٣ : ١٥٧ : ١٥٦ : ١٣٦ | ٢ - الدهريون   |
| ٢٦٩ : ٢٦٧ : ٢٦٣ : ٢٥٤ : ٢٥٣ : ٢٤٧ : ٢٤٤ : ٢٤٣ : ٢٤٢ : ٢٤١ : ٢٣٣ : ٢٣٥ : ٢٣٤ : ٢٣٣ : ٢٣٢       | ٣ - الرواقيون  |
| ٣٢٧ : ٣٢٧ : ٣٢٤ : ٣٢٣ : ٣٢٢ : ٣٢١ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠                   | ٤ - الزنادقة   |
| ٣٠٢ : ٣٠١ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠ : ٣٠٠                   | ٥ - الفسطانيون |
| ٣٢٤ : ٣٢٣ : ٣٢٢ : ٣٢١ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠                   | ٦ - الصائبة    |
| ٣٢٧ : ٣٢٦ : ٣٢٥ : ٣٢٤ : ٣٢٣ : ٣٢٢ : ٣٢١ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠                   | ٧ - الصوفية    |
| ٣٢٤ : ٣٢٣ : ٣٢٢ : ٣٢١ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠ : ٣٢٠                   | ٨ - الفلاسفة   |

٣٢٢ : ٣٠١ : ٣٠٥ : ٣٠٩ : ٣١٢ : ٣١٦ : ٣٢٠ : ٣٢٤ : ٣٢٧

٣٢٨ : ٣٢٤

٩ - فلسفة الإسلام : ٥٩ : ١١١ : ١١٣ : ٢٢٢ : ٢٣٠

١٠ - الفلاسفة المنشئون : ١٤٧ : ١٥٢ : ١٧٩ : ٢٣٧

١١ - الكرامية : ٩٢

١٢ - المتكلمون : ٣٦ : ٣٧ : ٣٩ : ٤٣ : ٤٥١ : ٤٦١ : ٤٧١ : ٤٧٥ : ٤٧٦ : ٤٧٨

٤٧٩ : ٤٨٠ : ٤٨٢ : ٤٨٣ : ٤٨٤ : ٤٨٥ : ٤٨٦ : ٤٨٧

١٣ - المعتزلة : ١٦٠ : ١٤٤ : ١٣٥ : ١٣٢ : ٧٨ : ٧٧



دار الكتب العلمية

## فهرس الأعلام

| الاسم                     | الصفحة                                                                            |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ١ - ابقراط                | ٩٤                                                                                |
| ٢ - ابن حزم               | ٣٢٤ ; ٣٠٢ ; ٦٢٧                                                                   |
| ٣ - ابن سينا              | ٤٣٩ ; ٥٤٠ ; ٥٣ ; ٣٧٨ ; ٤٦٨ ; ٤٩٥ ; ٤٩٥ ; ٤١٠٥ ; ٤١٠٦ ; ٤١١٣ ; ٤١١٤                |
| ٤ - ابن عباس              | ٣٢٦                                                                               |
| ٥ - ابو حامد الفرازلي     | ٤٦٧ ; ٤٧٥ ; ٤٧٨ ; ٤٧٩ ; ٤٧٩ ; ٩١ ; ٩٢ ; ٩٣ ; ٩٦ ; ٩٧٩ ; ٩١٢٠ ; ٩١١٧ ; ٩١١٢ ; ٩١٠٣ |
| ٦ - ابو المعالي           | ٣٠٢                                                                               |
| ٧ - ابو نصر الفارابي      | ٤٥٣ ; ٤١١٣ ; ٤١١٥ ; ٤١٤٥                                                          |
| ٨ - ابو الهزير الملافل    | ٨٥                                                                                |
| ٩ - ارسطو طاليس           | ٤٣٦ ; ٤٦٥ ; ٤٦٦ ; ٤٦٠ ; ٤١٠٩ ; ٤١١٣ ; ٤١١٤ ; ٤١١٧ ; ٤١٢٦ ; ٤١٢٦ ; ٤١٤٧ ; ٤١٤١     |
| ١٠ - الامسكندر الاخروديسي | ٣١١ ; ٣٠٩ ; ٤٢٨٥ ; ٤٢٣٨ ; ٢٧٦ ; ٤٢٣٨                                              |

- ٣٢٢ : ٣١٩ : ٣١٧ : ١١٢ : ١٠٩ : ٤١ : ٤٣٩ : ١١ - افلاطون  
 ٢١٢ : ٢١٢ : ١٢ - اماليس  
 ٣٢٣ : ١١٢ : ٣٢٣ : ١٣ - انكساغوراس  
 ٢١٢ : ٢١٢ : ١٤ - برميلس  
 ١٥٨ : ١٥٨ : ١٥ - ناسطيوس  
 ٣٢٨ : ٣٢٢ : ١٢٩ : ٨٨ : ٣٢٨ : ١٦ - جاليوس  
 ١٥٢ : ١٥٢ : ١٧ - فرفوريوس

## فهرس المفاهيم

### صفحة

- |     |                                                                                                             |         |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ٣٢٦ | - ليس في الآخرة من الدنيا إلا الأسماء                                                                       | الأخرة  |
|     | - الشرائع كلها اتفقت على وجود آخر في بعد الموت وإن اختللت في صفة ذلك الوجود                                 | آلة     |
| ٣٢٥ | - البد عندهم (الفلسفه) هي آلة العقل التي بها يصدر عن الإنسان الأفعال المقلية                                | الآن    |
| ٣٠١ | - لا يدخل في الوجود... إلا الان... الذي هو سبأ                                                              | ابتداء  |
| ٨٦  | - الآن ليس يمكن أن يوجد لا مع الزمان الماضي ولا مع المستقبل فهو ضرورة بعد الماضي وقبل المستقبل              | الاتقان |
| ٦٤٠ | - كل ماله ابتداء فهو ممكن وكل ماله انتهاء فله انتفاضة                                                       | الأحداث |
| ٨٥  | - الاتقان في الموجود يدل على كون الفاعل عاقلاً                                                              | الإدراك |
| ٢٩٢ | - الأحداث ليس شيئاً غير تعلق الفعل بالوجود                                                                  | الإرادة |
|     | - علة الإدراك هو التبرير من الهيولى                                                                         |         |
|     | - الإدراك هو شيء يوجد بين فاعل ومنفعل وهو المدرك والمدركون                                                  |         |
| ٢٥٩ | - العلة في الإدراك هو المدرك نفسه                                                                           |         |
|     | - الإرادة هي شوق الفاعل إلى فعل إذا فعله كف الشوق وحصل المراد                                               |         |
| ٣٠  | - معنى الإرادة في الحيوان هي الشهوة الباعنة على الحركة وهي في الحيوان والإنسان عارضة ل تمام بتنصها في ذاتها |         |
| ٢٤٠ | - قولنا إرادة أزلية وإرادة حادثة مقوله باشتراك الإسم بل متضادة                                              |         |
| ٣٠  | - الإرادة التي في الشاهد هي التي يستحيل عليها أن تميز الشيء، عن مثله بما هو مثل                             |         |

أزلي

أسطعس

الإضافة

الله

- تباعد الأزلي من المحدث أبعد من تباعد الأنواع بعضها عن بعض المشتركة في الحدوث  
٢٣٩
- إن في الأسطعس نغوساً مخلقة نوع من الأنواع الموجودة من الحيوان والنبات والمعادن وكل محتاج في كونه وبقائه إلى تدبير وقوى حافظة له
- الإضافة صفة زائدة على المضافين من خارج النفس في الموجودات. وأما الإضافة التي في المعقولات فهي أن تكون حالاً أولى منها من أن تكون صفة زائدة على المضافين  
٢٠٠
- لا هو إلا هو  
٢٦٠
- الله هو الملابس لجميع ما هبنا والمحرك له  
٢٦٩
- الله موجود في كل شيء  
٢٦٩
- الله سبحانه متزه عن الانفعال والتأثير  
٩٨
- الله ليس بساكن ولا منحرك  
٢٧٤
- الحواس ممتنعة على الباري سبحانه  
٢٤٠
- علم الله وصفاته لا تكفي ولا تقاس بصفات المخلوقين حتى يقال أنها الذات أو زائدة على الذات  
٢٠٢
- الله تعالى قد تبرهن أن فعله صادر عن علم  
٩٩
- علمنا معلول للموجودات وعلمه (الله) علة لها  
٢٦٣
- المحققون من الفلاسفة لا يصفون علمه سبحانه بالموجودات لا بكلی ولا بجزئی  
٢٦٠
- العقل هو الاسم الأخص بذاته عند الفلاسفة  
١٧٩
- الأول (الله) عندهم (الفلاسفة) لا يعقل إلا ذاته وهو بعقله ذاته يعقل جميع الموجودات بأفضل وجود وأفضل ترتيب وأفضل نظام  
١٣١
- هو (الله) فاعل هذه الآيات مخرج الكل من العدم إلى الوجود وحافظه على وجه انت وشرف مما هو في الفاعلات المشاهدة  
١٠٠
- فعله (الله) لا طبيعی بوجه من الوجوه ولا إرادی بإطلاق بل إرادی متزه عن النقص الموجود في إرادة الإنسان  
٢٤٧
- القوم (الفلاسفة) لم يضعوا للأول وجوداً بلا ماهية ولا ماهية بلا وجود وإنما اعتقادوا.. أنه ليس له ماهية مغایرة للوجود لا أنه لا ماهية له أصلاً  
٢٢٥
- الفلاسفة لا يقولون أن الله ليس مريداً بإطلاق.. وإنما يقولون أنه ليس مريداً بالإرادة الإنسانية  
١٠٤
- لا نظير لإرادة في الشاهد  
٩٩
- معنى الإرادة في الأول.. إن فعله فعل صادر عن علم

|                                                                                                                                                                                                     |                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| <p>- قولنا فيه (الله) واجب الوجود هو فيه صفة إيجابية لازمة عن طبيعة ليس لها علة أصلاً لا فاعلة من خارج ولا عن جزء منه</p> <p>٢٢٦</p>                                                                | <p>الإمتناع</p>     |
| <p>- الامتناع هو سلب الإمكان</p> <p>٧٦</p>                                                                                                                                                          | <p>الإمكان</p>      |
| <p>- الممتنع يستدعي موضوعاً</p> <p>٧٦</p>                                                                                                                                                           | <p>الإنسان</p>      |
| <p>- الإمكان هو كلي له جزيئات موجودة خارج الذهن</p> <p>٨٠</p>                                                                                                                                       | <p>الإنسان</p>      |
| <p>- جحد تعلم الإمكان للشيء الممكن جحد للضروريات</p> <p>٧٢</p>                                                                                                                                      | <p>الإنفعال</p>     |
| <p>- الإمكان يستدعي مادة موجودة</p> <p>٧٦</p>                                                                                                                                                       | <p>الإرتباط</p>     |
| <p>- ماهية الإنسان هو العلم</p> <p>١٩٢</p>                                                                                                                                                          | <p>البرهان</p>      |
| <p>- إذا نشأ الإنسان على الفضائل الشرعية كان فاضلاً بإطلاق</p> <p>٢٩٤</p>                                                                                                                           | <p>بسط التراكيب</p> |
| <p>- الصنف الخاص من الناس إنما يتم وجوده وتحصيل سعادته بمشاركة الصنف العام</p> <p>٣٢٥</p>                                                                                                           | <p>التغير</p>       |
| <p>- سبب الانفعال هي الهيولى</p> <p>٣٢٣</p>                                                                                                                                                         | <p>التقدير</p>      |
| <p>- الإناء في الحقيقة في الموجودات هي معنى ذهني وهو كون الشيء خارج النفس على ما هو عليه في النفس</p> <p>١٧٥</p>                                                                                    | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- ما كان منها داخلاً في حد الجنس أو الجنس داخلاً في حدء كان قوله برهانياً، ومالم يظهر فيه ذلك كان قوله غير برهانياً</p> <p>٢٣١</p>                                                               | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- مقدمات البراهين هي من الأمور الجوهرية المناسبة</p> <p>٢٧</p>                                                                                                                                   | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- البسيط لا يتغير ولا ينقلب جوهره إلى جوهر آخر</p> <p>٩٤</p>                                                                                                                                     | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- كل تركيب محدث</p> <p>١٣٢</p>                                                                                                                                                                   | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- التركيب لا يقتضي مرتكباً هو أيضاً مركب</p> <p>٢٢٩.</p>                                                                                                                                         | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- أما التركيب الذي يكون من الجنس والفصل فهو بعنه التركيب الذي يكون من الشيء الذي هو بالقوله والشيء الذي يكون بالفعل</p> <p>٢١٣</p>                                                               | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- يتغير جسم الماء مثلاً إلى جسم النار لأن يتنتقل من جسم الماء الصفة التي يانتفالها انتقل عنها اسم الماء وحده إلى اسم النار وحدها</p> <p>٢٣٠</p>                                                  | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- المتقدم والمتأخر في الحركة لا يفهمان إلا مع الزمان</p> <p>٦٢</p>                                                                                                                               | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- معنى التكون هو انقلاب الشيء وتغييره بما بالقوة إلى الفعل</p> <p>٧٦</p>                                                                                                                         | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- الجرم السماوي قد ظهر من أمره أنه واجب الوجود في الجوهر الجسماني . . ممكن الوجود في الحركة التي في المكان</p> <p>٢٢٨</p>                                                                        | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- هذا الجرم السماوي هو الموجود الغير متغير إلا في الأين . . فهو سبب للحوادث من جهة أفعاله الحادثة وهو من جهة اتصال هذه الأفعال له أعني لا أول لها ولا آخر عن سبب لا أول له ولا آخر</p> <p>٥٥</p> | <p>الكتاب</p>       |
| <p>- مباديء الأجرام السماوية موجودات مقارقة للمواد هي المحركة للأجرام السماوية، والأجرام السماوية تتحرك إليها على جهة</p> <p>٢٢٦</p>                                                                | <p>الكتاب</p>       |

- الطاقة لها والمحبة فيها والامتثال لأمرها إياها بالحركة والفهم عنها ١١٥
- ليست الأجرام السماوية واحدة بال النوع كثيرة بالعدد، بل هي كثيرة بال النوع كأشخاص الحيوانات المختلفة وإن كان ليس يوجد إلا شخص واحد من النوع فقط ٥٠
  - الأجسام السماوية فيها مواضع هي نقط بطبع ٥٠
  - اختلاف الأجرام السماوية في جهات الحركات هو لاختلافها في النوع وهو شيء يخصها، أعني أنه يختلف أنواعها باختلاف جهات حركاتها ٥٠
  - هذه الأجسام الأربع لا تزال من أجل هذه الحركات في كون دائم وفساد دائم، أعني في أجزائها ٥٠
  - كل عالم لا بد له من اسطقطاسات أربعة وجسم مستدير يدور حولها ٧١
- الجسم
- ليس في الشاهد جسم يتكون من لا جسم ١٣٣
- الجنس معنى زائد على الفصل والنوع ١٦٩
  - كل حادث فهو ممكن قبل حدوثه ٧٥
- الجنس
- الحوادث نجدها تحدث عن الطبيعة وعن الإرادة وعن الإنفاق ٢٥١
- إنما وجب أن يتصل الوجود الحادث بالوجود الأزلي من غير أن يلحق الأول تغير بوساطة الحركة التي هي من جهة قديمة ومن جهة حادثة ٢٢٣
- الحوادث
- الحوادث المشاهد هبنا ٢٤٤
- الحدود إنما توجد للمركبات من المادة والصورة لا للبساط ١٧٤
  - الحركة ليس لها وجود إلا في العقل ٢٧٠
- الحد
- كمال الحي بما هو حي هي الحركة وإنما لحق الكون هنا الحيوان الكائن الفاسد بالعرض، أعني من قبل ضرورة الهيولى ٢٧٢
- الحركة إنما يفهم من معنى القدم فيها أنها لا أول لها ولا آخر وهو الذي يفهم من ثبوتها، فإن الحركة ليست ثابتة وإنما هي متغيرة ٥٧
- الحركة
- وجب أن يكون هنا حركة أزلية تفيد هذا التعاقب الذي في الكائنات الفاسدات الأزلية ٧٦
- الحركة الدورية السماوية قديمة بال النوع حادثة بالأجزاء، فمن جهة ما هي قديمة صدرت عن قديم، ومن جهة أجزائها الحادثة نصدر عنها حادث لا نهاية لها ٢٦٣
  - وضعهم الحقيقي هو أن الحركة الدورية ليس يطلب المتحرك

|     |                                                                 |         |
|-----|-----------------------------------------------------------------|---------|
| ٢٧٠ | بها مكاناً وإنما يتطلب نفس الحركة الدورية                       |         |
| ٢٥٩ | - إدراك الإنسان للأشخاص بالحواس، وإدراك الموجودات العامة بالعقل | الحواس  |
| ٣١٦ | - ليس هنا حادة سوى الحواس الخمسة                                | حكمة    |
| ٢٢٣ | - كل ما في العالم فهو لحكمه وإن قصرت عن كثير منها عقولنا        |         |
| ٢٢٣ | - الحكمة الصناعية إنما فهمها العقل من الحكمة الطبيعية           |         |
| ٢٧٦ | - الخيال إنما كان في الحيوان من أجل السلامة                     | الخيال  |
|     | - وجود الخير الكبير مع الشر البسيط أثر من عدم الخبر الكبير      | الخير   |
| ١١٢ | لمكان الشر البسيط                                               |         |
| ٢٢٢ | - ذات الشيء هي علة لازمة                                        | الذات   |
| ٦٣  | - الزمان هو شيء يفعله الذهن في الحركة                           | الزمان  |
|     | - الزمان ليس هو شيئاً غير ما يدركه الذهن من هذا الامتداد المقدر |         |
| ٧٠  | للحركة                                                          |         |
| ٦٥  | - لزوم الزمان عن الحركة أشبه شيء بلزمون العدد من المعدود        |         |
| ١٣  | - ليس يمتنع وجود الزمان إلا مع الموجودات التي لا تقبل الحركة    | السبب   |
| ٢٦٩ | - العقل إنما يدرك الأشياء من جهة أسبابها                        |         |
| ٢٩١ | - الموجودات المحمدة لها أربعة أسباب فاعل ومادة وصورة وغاية      |         |
|     | - الأشياء البسيطة ليس لها سبب فيما يصدر عنها إلا نفس طبائعها    |         |
|     | وصورها وأما الأمور المركبة فتلغى لها أسباب فاعلة غير صورها      |         |
| ٢٧٢ | وهي التي أوجبت تركها واقتران أجزائها بعضها إلى بعض              | السلب   |
|     | - الأسلاك الخاصة التي تجري مجرى الأسماء المعدولة وهي            |         |
|     | الأسلاك التي تستعمل في تمييز الموجودات بعضها من بعض لها         |         |
| ٢١٧ | عمل وشروط                                                       |         |
| ١٣٧ | - السماء عندهم (الفلسفه) بأسرها هي بمنزلة حيوان واحد            | السماء  |
| ١١٧ | - السموات أجسام حية مدركة                                       |         |
| ٢٧٠ | - السماء ذات عقل                                                |         |
| ٣٢١ | - في الأسطофات حرارة سماوية                                     | السيلان |
| ٩٣  | - الموجودات في سيلان دائم                                       | الشاهد  |
|     | - كيف يصح أن ينتقل الحكم من الشاهد إلى الغائب وهو ما في         |         |
| ٢٣٩ | غاية المضادة                                                    |         |
| ١٣٥ | - لا يمكن أن يكون الشيء هو علة في شرط وجوده                     | الشرط   |
| ٩٤  | - محال أن يكون الشيء شرطاً في وجود نفسه                         |         |
|     | - يرون (الفلسفه) بالجملة أن الشائع هي الصنائع الضرورية          |         |
|     | المدنية التي تأخذ مبادئها من العقل والشرع ولا سيما ما كان منها  | الشرع   |

عاماً لجميع الشرائع وإن اختلفت في ذلك بالأقل والأكثر. ويرىون مع هذا أنه لا ينبغي أن يتعرض بقول مثبت أو مبطل في مبادئها العامة

٢٤٤

٢٤٤

٢٤١

٢٤٠

٢٦٠

٢٩٦

٧٦

١١٢

٢٤٤

٢٩١

٢٠٨

١٧٤

٣٢٦

٢٤٣

١٣٠

١٢٠

١٠٦

٩٣

- الشرائع تقصد تعليم الجمهور عامة

- التعليم الشرعي المصرح به في الشرع هو التعليم المشترك للجميع الكافى في بلوغ سعادتهم

- الشهوة لا توجد إلا في جسم مت نفس

- العلم الصادق هو الذي يطابق الموجود

- الصادق هو أن يعتقد في الشيء أنه على الحال التي هو عليها في الوجود

- كان الصادق.. الذي يوجد في النفس على ما هو عليه خارج النفس

- لو صدر أي موجود اتفق عن أي فعل اتفق وعن أي فاعل اتفق لاختلطت النوات والحدود وبيطلت الحدود وبطلت المعارف

- إن الواحد الأول صدر عنه صدوراً أولاً جميع الموجودات المتغايرة

- تكون القضية الفائلة أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد نصبة صادقة وأن الواحد يصدر عنه كثرة قضية صادقة أيضاً

- من المعروف بنفسه أن للأشياء ذات وصفات هي التي اقتضت الأفعال الخاصة بموجود موجود، وهي التي من قبلها اختلفت ذات الأشياء وأسماؤها وحدودها

- من الصفات ما هو أحق باسم الجوهرية من الجوهر القائم بذاته وهي الصفة التي من قبلها صار الجوهر القائم بذاته قائماً بذاته

- من شأن الصفات الذاتية إلا ينكر بها الموضوع الحامل لها بالفعل، بل إنما ينكر بالجهة التي ينكر المحدود بأجزاء الحدود

- الصلوات تنهي عن الفحشاء والمنكر

- الصورة هي المعنى الذي به صار الموجود موجوداً وهي العدلول عليها بالاسم والحد وعنهما يصدر الفعل الخاص بموجود موجود

- وهو الذي دل على الصور في الموجود

- إن للصورة وجودين: وجود معمول إذا تجردت من الهمولي وجود محسوس إذا كانت في همولي

- صور المرجودات هي علة للعقل الإنساني

- إن هنالك صوراً مفارقة للمواد وجودها هو تصورها

- ليس يمكن أن يوجد الضدان لشيء من جهة واحدة

الشهرة  
الصادق

الصدور

الصفات

الصلة  
الصورة

الضد

الضروري

الطبع

العالم

العدم

العرض

العقل

- خاصية المتضادين خارج النفس لا يجتمعها في موضوع واحد  
٣١٣
- ليس في الطابع الفروري إمكان أصلًا أكانت ضرورية بذاتها أو  
٤٦
- إنما اختلفت طبائع الأشياء وحدودها من قبل اختلاف أفعالها  
٢٦٧
- أكثر ما نطلق الحكماء اسم الطبيعة على كل قوة تفعل فعلًا عقلياً  
٢٦٦ أي جاريًا مجرى التركيب والنظام الذي في الأشياء المعقولة
- توهם كون العالم أكبر أو أصغر ليس ب الصحيح بل هو ممتنع  
٢٦٨
- ليس خارج العالم مكان ولا خلاء
- العالم له فاعل موجود بوجوده، فمن لزم عنده أن يكون الفعل الصادر عن فاعل العالم حادثًا قال العالم حادث عن فاعل قديم. ومن كان فعل القديم عنده قدّيماً قال العالم حادث عن فاعل لم يزل قدّيماً، وفعله قدّيماً أي لا أول له ولا آخر لا أنه موجود قدّيماً  
١٥٤
- العالم مختلف إلى حضور الفاعل له في حال وجوده  
١٠٧
- العالم ليس موجوداً في باب الإضافة وإنما هو موجود في باب الجوهر والإضافة عارضة له  
١٠٦
- العدم يصادم الوجود وكل واحد منها يخلف صاحبه  
٧٨
- العدم هو شرط من شروط وجود الحركة عن المحرك  
١٠٧
- العدم ليس فيه إمكان أصلًا
- الأصل في الإعراض أن تقوم بغيرها  
٢٠٨
- وجود عرض في غير محل مستحبيل  
٩٢
- العقل ليس شيئاً أكثر من إدراك المعقولات  
١٩٤
- العقل ليس شيئاً غير إدراك صور الموجودات من حيث هي في غير هيولي  
١٣٠
- ما ليس منفعلًا أصلًا فهو عقل  
٢٤٥
- العقل والمفهول هو شيء واحد في العقل الإنساني فضلًا عن العقول المفارقة  
٢١٤
- العقل بما هو عقل إنما يتعلق بالوجود لا بالعدم  
٢٦٠
- العقل ليس هو شيء أكثر من إدراكه الموجودات بأسبابها  
٢٩٢
- العقل ليس له ارتباط بقوة من قوى النفس ارتباط الصورة بال محل  
٣٠٩
- العقل منا هو علم للموجودات بالقدرة لا علم بالفعل  
١٩٧
- قضيابا العقل إنما هي حكم له على طبائع الأشياء خارج النفس  
٨١
- العقل الهيرلاني يعقل أشياء لا نهاية لها في المعمول الواحد  
٣٢٣
- النظام والترتيب في الموجودات إنما هو شيء تابع ولازم للترتيب

الصلة

العلم

الغاية

الفاعل

الذى في تلك العقول المفارقة

١٣٠ - اسم العلة يقال باشتراك الاسم على العلل الأربعة؛ أعني الفاعل

١٥٥ - والصورة والهيولى والغائية

٢١٠ - العلم ليس ينقسم بانقسام محله

١٩٢ - العلم هو المعلوم من جهة وهو غيره من جهة

٢٩٦ - العلم المخلوق فيما إنما هو أبداً شيءٌ تابع لطبيعة الموجود

٢٤٧ - علمنا ناقص ومتاخر عن المعلوم

١٥١ - العلم ينكر بنكر المعقولات للعالم

٢٥٩ - العلم بالأشخاص هو حس أو خيال والعلم بالكليلات هو عقل

- العلوم أزلية وغير كائنة ولا فاسدة إلا بالعرض، أي من قبل اتصالها بزيد وعمرو، أي أنها فاسدة من قبل الاتصال لا أنها

٣٢٠ فاسدة في نفسها

- ذاته (الله) التي بها يسمى صانعاً ليست شيئاً أكثر من علمه  
بالمصنوعات

١٩٢ - لا يكون العلم الواحد علة لصدور معلومات كثيرة عنه في  
الشاهد

١٥١ - أعني بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان

٢٢٢ - العالم بما هو عالم إنما قصده طلب الحق لا إيقاع الشكوك  
وتحيير العقول

١٥٠ - الفلسفة إنما ت نحو نحو تعريف سعادة بعض الناس العقلية

٣٢٥ - لا سبيل إلى حصول العلم إلا بعد حصول الفضيلة

٢٨٧ - جميع ما يظهر في السماء هو لموضع حكمة غائبة وسبب من  
الأسباب الغائية

٢٧٤ - الذي يعطي الغائية في الموجودات المفارقة للمادة هو الذي  
يعطي الوجود

١٣٩ - الذي يعطي الغائية في هذه الموجودات هو الذي يعطي الصورة

١٣٩ - الفاعل هو الذي يخرج غيره من القوة إلى الفعل ومن العدم إلى  
الوجود

٩٩ - الفاعل إنما هو فاعل من جهة ما هو موجود بالفعل

١٣٥ - الفاعل فاعلان: فاعل بالطبع وفاعل بالإرادة

١٠٢ - الفاعل بالطبع أثبت فعلاً في المشهور من الفاعل بالإرادة

١٠٢ - الفاعل بالحقيقة عند الفلسفة الذي في الكائنات الفاسدات

ليس يفعل الصورة ولا الهيولى وإنما يفعل من الهيولى والصورة  
المركب منها جميماً

|     |                                                                                                                                    |           |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ١٨٧ | - من شرط الفاعل الأول ألا يكون قابلاً لصفة<br>أما الفاعل الأول فقيه تعلق بالمحض على الدوام والمفعول                                | الفلاسفة  |
| ١٩١ | تشوه القوة على الدوام                                                                                                              |           |
| ١٠٤ | - الفعل ليس ينسبة أحد إلى الآلة وإنما ينسبة إلى المحرك الأول                                                                       |           |
| ١٣٢ | - كل فعل بما هو فعل فهو قادر عن فاعل مرید قادر مختار حي<br>عالم                                                                    |           |
| ١٣٣ | - الفاعل الذي في الشاهد إنما فعله أن يغير الموجود من صفة إلى<br>صفة لا أن يغير العدم إلى الوجود                                    |           |
| ٢٩٤ | - الحكماء من الفلاسفة ليس يجوز عندهم التكلم ولا الجدل في<br>مبادئ الشرائع                                                          | القديم    |
| ٢٨  | - القديم يقال على ما هو قديم بذاته وقديم بغيرة                                                                                     |           |
| ١٠٥ | - إنما سمت الحكماء العالم قدیماً تحفظاً من المحدث الذي هو<br>من شيء وفي زمان وبعد العدم                                            | الكثرة    |
| ١٣٨ | - ليس يمتنع في الكثرة أن تتصور تصوراً واحداً                                                                                       |           |
| ٣٢١ | - الكثرة العددية الشخصية إنما أتت من قبل المادة                                                                                    | الكلي     |
| ٨٠  | - الكلي ليست طبيعته طبيعة الأشياء التي هو لها كلي                                                                                  |           |
| ٢٧٩ | - الكلي ليس له وجود خارج الذهن ولا هو كائن فاسد                                                                                    |           |
| ٨١  | - الكلي له وجود ما خارج النفس                                                                                                      |           |
| ١٩٤ | - الكليات معقولات تابعة للم موجودات ومتاخرة عنها                                                                                   |           |
| ١٧٥ | - الأشخاص موجودة في الأعيان والكليات في الأذهان                                                                                    |           |
| ٨٠  | - الكلي ليس بمعلم بل به تعلم الأشياء                                                                                               | الكمال    |
| ١٨٩ | - أما الكامل بذاته فهو كالمحض بذاته                                                                                                |           |
| ٣٧  | - ماله مبدأ فله نهاية وما ليس له نهاية قليس له مبدأ                                                                                | مبدأ      |
| ١٠٦ | - المبدأ واحد للجميع                                                                                                               |           |
| ٦٠  | - الموجود المتحرك ليس بكليته مبدأ                                                                                                  | المقابلات |
| ٣٠٢ | - الم موجودات تنقسم إلى مقابلات وإلى متناسبات                                                                                      |           |
| ٤٥  | - جميع الم مقابلات كلها راجعة إلى الوجود والعدم                                                                                    | المحدث    |
| ٨٥  | - كل محدث فاسد                                                                                                                     | المحسوس   |
| ٢٤٣ | - كل موجود محسوس مؤلف من مادة وصورة                                                                                                | المركب    |
| ١٠٠ | - الموجود المركب ضربان: ضرب التركيب فيه معنى زائد على<br>وجود المركبات، وضرب وجود المركبات في تركيبها مثل وجود<br>المادة مع الصورة |           |
| ٣١٤ | - كل مركب لا يعقل ذاته                                                                                                             |           |

|     |                                                                                                                                                                |          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|     | - المعاندة صنفان: صنف يحب الأمر في نفسه وصنف يحب قول المعاند                                                                                                   | المعاندة |
| ١٨٣ | - تمثيل المعاد لهم (الجمهور وال العامة) بالأمور الجسمانية أفضل من تمثيله بالأمور الروحانية                                                                     | المعاد   |
| ٢٢٦ | - وجود المعدوم هو خروج ما بالقوة إلى الفعل                                                                                                                     | المعدوم  |
| ١٩٠ | - ليس يلزم فيما كان مشهوراً أن يكون معرفاً بنفسه                                                                                                               | المعروف  |
| ٣٢  | - كل ما كان معرفاً عرفاناً يقيناً وعاماً في جميع الموجودات فلا يوجد برهان ينافسه، وكل ما وجد برهان ينافسه فإنما كان مظنوناً به أنه يقين، لا أنه كان في الحقيقة | المعقول  |
| ٣٣  | - معرفولات الأشياء هي حقائق الأشياء                                                                                                                            | المعقول  |
| ١٩٤ | - الممكן هو المعدوم الذي يتطلب أن يوجد وألا يوجد                                                                                                               | الممكן   |
| ٧٧  | - ليس كل ما كان ممكناً في طبعه يقدر الإنسان أن يفعله                                                                                                           | الممكן   |
| ٢٨٧ | - أما الذي يسميه ابن سينا ممكناً الوجود فهو والممكناً الوجود مقول باشتراك الاسم                                                                                | الموجود  |
| ١٤١ | - أول من استطيط هذه العبارة هو ابن سينا، أعني قوله ممكناً الوجود من ذاته واجب من غيره                                                                          | الموجود  |
| ١٢٢ | - كل معلول فهو ممكناً الوجود                                                                                                                                   | الموجود  |
| ١٤٠ | - لا موجود إلا هذه الموجودات التي تعقلها نحن                                                                                                                   | الموجود  |
| ٢٦٠ | - اسم الموجود يقال على معنيين: أحدهما على الصادق، والآخر على الذي يقابله العدم                                                                                 | نفي      |
| ١٧٥ | - الموجود الذي يمعنى الصادق هو معنى في الأذهان                                                                                                                 | النفس    |
| ١٧٦ | - الموجود بطلاق لا يتكون ولا يفسد                                                                                                                              | نفي      |
| ١٣٣ | - كل نبي حكيم وليس كل حكيم نبي                                                                                                                                 | النفس    |
| ٣٢٥ | - ندرك النفس وأشياء كثيرة وليس ندرك حدها                                                                                                                       | النفس    |
| ٣١٦ | - حدوثها (النفس) هو إضافي، وهو اتصالها بالإمكانات الجسمية القابلة لذلك الاتصال كالإمكانات التي في المرايا لاتصال شعاع الشمس بها                                | نهاية    |
| ٧٨  | - النفس هي بالقوة جمجمة جميع الموجودات                                                                                                                         | الهيوان  |
| ٢٨٣ | - إذا لم يكن هنالك نهاية فلا كثرة هنالك ولا قلة                                                                                                                | الهيوان  |
| ٣٥  | - الهيولي هي علة الكرون والفساد، وكل موجود يتعرى من هذه الطبيعة فهو عندهم (الفلسفة) غير كائن ولا فاسد                                                          | الواحد   |
| ٧٩  | - ما أكذب هذه القضية أن الواحد لا يصنع إلا واحداً                                                                                                              | الواحد   |
| ١٤٤ | - الوجود في البسيط هو نفس الماهية                                                                                                                              | الوجود   |
| ٢٢٦ | - كل شريبة كانت باللوحي فالعقل يخالطها                                                                                                                         | اللوحي   |
| ٣٢٦ |                                                                                                                                                                |          |

البيهقي

- العلم المتألف من قبل الوحي إنما جاء متمماً لعلوم العقل
- علم الوحي رحمة لجمع هذه الأصناف
- العلم البيهقي هو معرفة الشيء على ما هو عليه
- ما هو يقين عند المرء لا يخل به عنده إنكار من ينكره

١٤٩

١٥٠

٢٩٦

٣٣



مَرْكَبَةُ الْمُؤْمِنِ بِالْمُسْكَنِ

## الفهرس العام

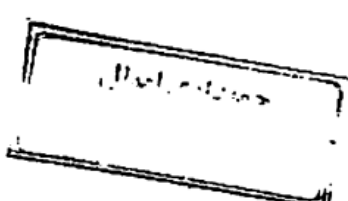
### الصفحة

|     |                                                               |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| ٥   | تصدير .....                                                   |
| ٧   | ابن رشد - حياته .....                                         |
| ٨   | مؤلفاته .....                                                 |
| ٩   | دراسة تحليلية لكتاب «تهافت النهافت» .....                     |
| ٢٥  | كتاب «تهافت النهافت» .....                                    |
| ٢٦  | خطبة الكتاب .....                                             |
|     | المسألة الأولى .....                                          |
| ٢٧  | (في إبطال قولهم بقدم العالم) .....                            |
| ٢٧  | - الدليل الأول على قدم العالم .....                           |
| ٥٧  | - الدليل الثاني على قدم العالم .....                          |
| ٧٤  | - الدليل الثالث على قدم العالم .....                          |
| ٧٥  | - الدليل الرابع على قدم العالم .....                          |
|     | المسألة الثانية .....                                         |
| ٨٤  | (في إبطال قولهم في أبدية العالم والزمان والحركة) .....        |
| ٨٨  | - الدليل الأول .....                                          |
| ٨٩  | - الدليل الثاني .....                                         |
|     | المسألة الثالثة .....                                         |
| ٩٨  | (في بيان تلبيتهم بقولهم أن الله فاعل العالم وصانعه ...) ..... |
| ٩٩  | - الوجه الأول .....                                           |
| ١٠٤ | - الوجه الثاني .....                                          |

|           |                                                                                                                               |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١١٠ ..... | - الوجه الثالث                                                                                                                |
|           | المسألة الرابعة                                                                                                               |
| ١٥٤ ..... | (في بيان عجزهم عن الاستدلال على وجود الصانع) ..... المسألة الخامسة                                                            |
| ١٦٧ ..... | (في بيان عجزهم عن إقامة الدليل على أن الله تعالى واحد...) ..... المسألة السادسة                                               |
| ١٨٠ ..... | (في الصفات) ..... المسألة السابعة                                                                                             |
| ٢٠٩ ..... | (في إبطال قولهم أن الأول لا يجاوز أن يشارك غيره...) ..... المسألة الثامنة                                                     |
| ٢٢١ ..... | (في إبطال قولهم أن وجود الأول بسيط...) ..... المسألة التاسعة                                                                  |
| ٢٢٧ ..... | (في تعجيزهم عن إقامة الدليل أن الأول ليس بجسم) ..... المسألة العاشرة                                                          |
| ٢٣٤ ..... | (في بيان تعجيزهم عن إقامة الدليل على أن للعالم صانعاً...) ..... المسألة الحادية عشر                                           |
| ٢٣٩ ..... | (في تعجيز من يرى منهم أن الأول يعلم غيره...) ..... المسألة الثانية عشر                                                        |
| ٢٥١ ..... | (في تعجيزهم عن إقامة الدليل على أنه يعرف ذاته) ..... المسألة الثالثة عشر                                                      |
| ٢٥٦ ..... | (في إبطال قولهم أن الله... لا يعرف الجزئيات...) ..... المسألة الرابعة عشر                                                     |
| ٢٦٤ ..... | (في تعجيزهم عن إقامة الدليل على أن السماء حيوان...) ..... المسألة الخامسة عشر                                                 |
| ٢٧١ ..... | (في إبطال ما ذكروه من الفرض المحرك للسماء) ..... المسألة السادسة عشر                                                          |
| ٢٧٧ ..... | (في إبطال قولهم أن نفوس السموات مطلقة على جميع الجزئيات...) ..... المسألة السابعة عشر                                         |
| ٢٨٥ ..... | أما الملقب بالطبيعتيات فهي علوم كثيرة ..... المسألة الأولى من العلم الطبيعي (المسألة السابعة عشر)                             |
| ٢٨٩ ..... | (البيبة) ..... المسألة الثانية من الطبيعتيات (المسألة الثامنة عشر)                                                            |
| ٣٠٣ ..... | (في تعجيزهم عن إقامة البرهان العقلي على أن النفس... جوهر روحاني...) ..... المسألة الثالثة من الطبيعتيات (المسألة التاسعة عشر) |
| ٣٢١ ..... | (استحالة الفتاء على النقوس) ..... (استحالة الفتاء على النقوس)                                                                 |

|                                                        |  |
|--------------------------------------------------------|--|
| المسألة الرابعة من الطبيعيات (المسألة العشرون)         |  |
| ٢٤ ..... في إبطال إنكارهم لبعث الأجسام مع التلذذ التام |  |
| ٢٩ ..... خاتمة                                         |  |
| ٣١ ..... فهرس الآيات القرآنية ٢٩ فهرس                  |  |
| ٣٥ ..... فهرس الفرق الفلسفية والكلامية                 |  |
| ٣٧ ..... فهرس الأعلام                                  |  |
| ٣٩ ..... فهرس المفاهيم                                 |  |
| ٤٠ ..... فهرس الموضوعات                                |  |

جامعة عجمان



جامعة عجمان مركز